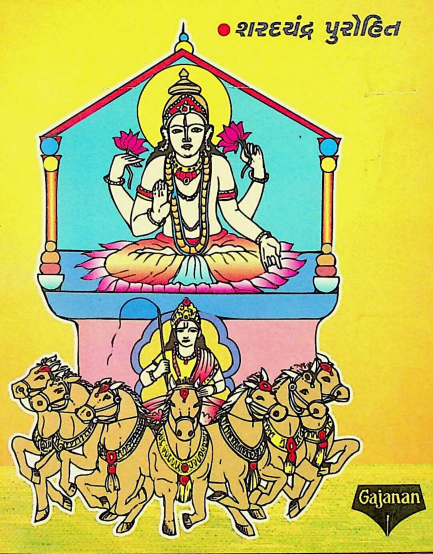
# स्ट विवारता भ्रम् विवेशह स्रोताव



શ્રી ગજાનન પુસ્તકાલય ટાવરરોડ, સૂરત-3.



#### નવગ્રહનો પ્રભાવ

લાલ કિતાબના ચમત્કારી ઉપાયો - રત્નોપચાર - નવગ્રહ યંત્ર સાધના બાર રાશિના યંત્રો - વિશિષ્ટ શાંતિ પ્રયોગો - ગ્રહ ઉપાસના જપ - પૂજન- સ્તોત્ર વિભાગ - સર્વગ્રહ પીડાનાશક વિધાન નવગ્રહ કવચ - નવગ્રહ સ્તોત્ર - ગ્રહ કવચ - તિથ્ કવચ જૈન ધર્મીઓ માટે નવગ્રહ અરિષ્ટ નિવારક વિધાન -સમુચ્ચય પૂજા - શનિ સ્તોત્ર સહિત

# नवग्रह प्रात्माव अने उध्य निवारश

(लाल हिताजना यमत्हारिङ छपायो सहित)



અલેખન અને સંશોધનકર્તા શ**રદચંદ્ર ઈશ્વરલાલ પુરોહિત** 

श्री **ાજાનન પુસ્તકાલય** Gajanan ટાવર રોડ, સુરત-૩૯૫ ००३ क्रोन : (०२६१) ४२४२४६ केंक्स : (०२६१) ४३૯९०८

G-1007

Price Rs. 70 = 00

## से भड़नो परियय

નામ : શ્રી શરદચંદ્ર ઈશ્વરલાલ પુરોહિત

જન્મસ્થળ : મુ. પો. ડુમસ, જિ. સુરત જન્મ તારીખ ૭-૧૦-૧૯૩૮

પિતા : શ્રી ઈશ્વરલાલ ભાઈશંકર પુરોહિત

માતા : અ. સૌ. કમળા-ગૌરી ઈશ્વરલાલ પુરોહિત

પત્ની : અ.સૌ. સરલાદેવી શરદચંદ્ર પુરોહિત જ્ઞાતિ : મોઢ ચાતર્વેદી બ્રાહ્મણ, ગોત્ર : વશિષ્ઠ

વેદ શાખા : શુક્લ યજુર્વેદ, ત્રિપ્રવરાન્વિત માધ્યંદિની શાખા.

વ્યવસાય: (૧) ગુજરાત સરકારના સહકારી ખાતામાં સહકારી અધિકારીના પદ પરથી નિવૃત્ત તા ૩૧-૮-'૯૬

(૨) હાલમાં સાહિત્ય સંશોધન લેખન અને કર્મકાંડ વૈદિક પુરાણોક્ત શ્રી ગજાનન પુસ્તકાલય હારા પ્રકાશિત પ્રસિદ્ધ ગુજરાતી પુસ્તકો :

- (૧) 'તત્ત્વોપચાર' (યૌગિક ચિકિત્સા)
- (૨) 'शिव સ્વરોદય રત્નાકર' (વૈજ્ઞાનિક તત્વજ્ઞાન સ્વરોદય) બૃહદ્ગ્રંથ
- (૩) 'કર્મની ગતિ' (વૈજ્ઞાનિક તત્વજ્ઞાન સ્વરોદય)
- (૪) 'શ્રી સત્યવિનાયક વ્રત-કથા-તત્ત્વ'
- (૫) 'નવગ્રહ પ્રભાવ અને કષ્ટ નિવારણ'
- (૬) ' આ બધું શા માટે ? (૬૫ વિષયોનું વૈજ્ઞાનિક અને તાત્વિક વિવેચન)
- (૭) 'ગુરુ તત્ત્વ પ્રકાશ' તેમજ 'ગુરુ સાધના અને સિદ્ધિ'
- (૮) 'શ્રી સત્યનારાયણ વ્રતકથા તત્ત્વ'

## अप्रकाशित पुस्तको :

- (૯) 'બ્રાહ્મણની અસ્મિતા'
- (૧૦) 'આકાશ પ્રવાહ' (આકાશવાણી પરથી પ્રસારિત પ્રવચનો)
- (૧૧) 'શ્રી માતંગી (મોઢેશ્વરી) ઉપાસના' (સાધના અને સિદ્ધિ)
- (૧૨) "**કામ જિજ્ઞાસા"** (તૃતીય પુરુષાર્થઃ કામ) બૃહદ્ગ્રંથ
- (१3) 'जन्मकुंडली के समस्त कुयोगो का निवारण (हिन्दी)
- (१४) रहस्यमयी सिद्ध विद्या श्री बगलामुखी (हिन्दी) (साधना और सिद्धि)
- (१५) ''भवतारिणी तारा महाविद्या' (हिन्दी) (साधना एवं सिद्धि)





દિવંગત પરમ પૂજ્ય પિતાશ્રી ઈશ્વરલાલ ભાઈશંકર પુરોહિતના ચરણકમલમાં અર્પણ

## સ્વ સંવેદન

गणाधिपो भानु शशी धरासुतो बुधो गुरुर्भार्गवसूर्यनन्दना । राहुश्व केतुश्व परं नवग्रहा कुर्वन्तु वः पूर्णमनोरथं सदा ।।

અખિલ બ્રહ્માંડની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થઈ ? એની સીમા કેટલી છે ? તેની પાછળ શું છે ? આવા પ્રશ્નોના સાચા ઉત્તર જ્યોતિષશાસ્ત્રથી મળવા સંભવ છે. અખિલ બ્રહ્માંડ પર પરમાત્માની પરમશક્તિનો અધિકાર છે. તે જ નિયતિ છે. એમ સ્વીકારવું રહ્યું. આપણી સમાજ વ્યવસ્થામાં રાષ્ટ્રપતિ, વડાપ્રધાન, અન્યમંત્રીઓ, રાજ્યપાલો, સેનાપતિ, લોકસેવકો અને અધિકારી વર્ગની સાંકળ આમ જનતા સાથે જોડાયેલ છે. તેઓ પોતાની સત્તા મર્યાદામાં ફરજ બજાવે છે. તેવી જ રીતે બ્રહ્માંડની વ્યવસ્થામાં પણ પરમાત્મા (પરમનિયતિ) દ્વારા ગોઠવાયેલ તંત્ર મુજબ બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, મહેશાદિ દેવગણ, દિક્પાલો, લોકપાલો, ગ્રહદેવતા (સૂર્યાદિ ગ્રહો) તેમના અધિદેવતા, પ્રતિઅધિદેવતા સહિત પ્રોતે સૃષ્ટિના સંચાલનમાં કાર્યરત છે. સૂર્યાદિ ગ્રહો પોતાની ગતિ સમય સારણી અનુસારી પોતાની કક્ષામાં પૂર્ણ કરે છે. પ્રકૃતિની આ વ્યવસ્થા કોઈપણ જાતની રૂ'કાવટ વિના નિરંતર ગતિશીલ છે.

પ્રત્યેક માનવપિંડ અને બ્રહ્માંડની પ્રત્યેક ચર અને અચર વસ્તુઓ કોઈ અજ્ઞાત તંતુ કહો કે કાળની અવિધ તેની સાથે જોડાઈને તેને વશવર્તી શુભા-શુભ યોગના સર્જનો કરે છે. ગ્રહો જેનું માધ્યમ છે અને નિમિત્ત છે. પરંતુ ખરો ખેલ તો કર્મની ગતિ ઉપર અવલંબિત પ્રારબ્ધ, સંચિત અને ક્રિયમાણ કર્મ પર આધારિત છે.

આ બધું સમજવા માટે યોગશક્તિ, મંત્રશક્તિ અને ઉપાસનાનો માર્ગ ગ્રહણ કરવો પડે. પુરાતનકાળમાં માનવ યોગશક્તિ અને મંત્રસિદ્ધિથી પોતાના સૂક્ષ્મ શરીરથી કોઈપણ સ્થળે વિચરણ કરી શકતો હતો. અગમ્ય જ્ઞાન અને વિદ્યાઓ હસ્તગત હતી. આજના ભૌતિક યુગમાં આ વાતોની નિરંતર કમી આવી રહી છે. પ્રાચીનકાળમાં જીવનની વ્યવસ્થા સિધ્ધાંતો પર આધારિત હતી. જ્ઞાનનું છીછરાપણું અને ક્ષણિક સુખ આજના જીવનનો આધાર બની ગયું છે. મૂલ્યાન માનવદેહની સાર્થકતા શાર્મા છે તે સમજાતું નથી.

આપત્તિના ઓળા ઉત્તરે અને વિપત્તિની વણઝાર શરૂ થાયં ત્યારે તેનું મૂળ શોધીને ઉપાસનાને માર્ગે આગળ વધવું પડે છે. તે માટે "નવંગ્રહ પ્રભાવ અને કષ્ટ નિવારણ" જેવા ગ્રંથો આપણને મદદરૂપ થશે.

આ ગ્રંથમાં ગ્રહોનો, પ્રભાવ જીવનમાં કેવી રીતે પડે છે તે સમજાવવાનો વૈજ્ઞાનિક અને તાત્વિક પ્રયાસ છે. સૂર્યાદિ નવગ્રહોના રાશિગત પ્રભાવ અને દુષિત પ્રભાવને સમજાવવામાં આવ્યા છે. ગ્રહો, તેના અધિદેવતા પ્રતિઅધિદેવતાના સ્વરૂપો ધર્મશાસ્ત્ર અને પુરાણોના આધારે વિચારવામાં આવેલ છે. નડતા ગ્રહો માટે ચમત્કારિક ઉપાયો - ધૂપોપચાર, રત્નોપચાર, વનસ્પતિ ધારણ, ઔષધોપચાર, યંત્રોપચાર અને મંત્રોપચાર દ્વારા સૂચવવામાં આવેલ છે. લાલ કિતાબ જેવા બહુચર્ચિત ગ્રંથના ટૂચકાઓનો પણ આમાં સમાવેશ છે.

પ્રત્યેક ગ્રહોના સાંગ શાંતિવિધાન વેદોક્ત, તંત્રોક્ત અને પુરાણોક્ત ક્રમથી સવિધિ પૂજનક્રમ સાથે અહીં સમાવિષ્ટ છે. વધુમાં જપ, હોમ, સમિધા અને દાન-દ્રવ્યનો ઉપક્રમ પણ સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલ છે.

સૂર્યાદિ પ્રત્યેક ગ્રહોને લગતા સ્તોત્રો, કવચ, હૃદયના પાઠો જે શાસ્ત્રોક્ત છે તેનો પણ આ ગ્રંથમાં સમાવેશ છે.

જૈન ધર્મોઓ દ્વારા સ્વીકૃત તીર્થંકરો દ્વારા નવગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણ ઉપાસના વિધાનનો પણ અહીં સ્વીકાર થયેલ છે.

ટૂંક જ્યોતિષીઓ, કર્મકાંડી વિપ્રવર્ગ, કથાકારો જૈનધર્મીઓ, તંત્રસાધકો, રત્ન વિકેતાઓ, ચિકિત્સકો તેમજ આજ જનતાને માટે આ ગ્રંથ ઘણો જ ઉપયોગી સાબિત થાય તેમ છે. આવો માહિતીનો માતબર ખજાનો અને પ્રયોગકર્તાની મૂલ્યવાન મૂડી સમા આ ગ્રંથનું નિર્માણમાં હું માત્ર નિમિત્ત છું. પરમાત્માની પરમકૃપા અને પ્રેરણા તથા પ્રાચીન ઋષિઓ જ ખરેખર યશના ભાગી છે. તે સર્વનો હું ઋણી છું. આ ગ્રંથનો ઉચિત ઉપયોગ થશે તો મારો શ્રમ સાર્થક થયો માનીશ.

કણબીવાડ

મુ. પો. ડુમસ, જિ. સુરત તા. ૪-૨-૨૦૦૧ ભગવદ્ ગુણાનુરાગ શરદચંદ્ર ઈશ્વરલાલ પુરોહિત

- ૧. ગ્રહપ્રભાવ કેવી રીતે ?
- સૂર્યદેવતા: અદિતિના પુત્રરૂપે સૂર્ય, વર્ણ, વાહન, પરિવાર, શક્તિઓ, આયુદા, ૭ સૂર્યના અધિદેવતા, સૂર્યના પ્રત્યધિદેવતા, સૂર્ય વિશે વિશિષ્ટ માહિતી, સંક્રાન્તિ વિશે, વિશિષ્ટ પરિચય, રાશિગત પ્રભાવ, સૂર્યનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ.
- રાંદ્રદેવતા : વર્ણ, વાહન, પરિવાર, પ્રતિમાનું સ્વરૂપ, ચંદ્રના અધિદેવતા, ચંદ્રના ૧૭ પ્રત્યધિદેવતા, ચંદ્ર વિશે વિશિષ્ટ માહિતી, ચંદ્રનું આધિપત્ય, રાશિગત પ્રભાવ, ચંદ્રમાનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ.
- ૪. મંગળદેવતા : વર્શ, વાહન, ધ્યાનનું સ્વરૂપ, વ્રત વિચાર, મંગળના અધિદેવતા ૨૭ (સ્કંદદેવતા), મંગળના પ્રત્યધિદેવતા (પૃથ્વીદેવી), મંગળ વિશે વિશિષ્ટ માહિતી, મંગળનું આધિપત્ય, મંગળની પ્રભાવાવધિ, મંગળનો રાશિગત પ્રભાવ, મંગળનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ, વર-કન્યાની કુંડળીમાં મંગળદોષ.
- પ. **બુધ દેવતા** : વર્ણ, વાહન, બુધના અધિદેવતા (વિષ્ણુ), બુધ વિશે વધુ માહિતી, ૪૧ બુધનું આધિપત્ય, બુધનો પ્રભાવાવધિ, બુધનો રાશિગત પ્રભાવ, બુધનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ, બુધ વિશે વધુ માહિતી.
- ૬. ગુરુદેવતા : વર્ણ, વાહન, આયુધ, પરિવાર, બૃહસ્પતિ-ગુરુના અધિદેવતા ૪૯ (બ્રહ્મા), ગુરુ વિશે વિશિષ્ટ માહિતી, ગુરુનું આધિપત્ય, વેધ વિચાર, ગુરુનો રાશિ ગત પ્રભાવ, ગુરુનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ, ગુરુની પ્રભાવ અવધિ, ગુરુ વિશે અન્ય માહિતી
- ૭. શુક્ર દેવતા : વર્ણ, વાહન, આયુધ, પરિવાર, શુકનું આધિપત્ય, શુકના પપ અધિદેવતા (ઇન્દ્ર), શુકના પ્રત્યધિદેવતા (ઇન્દ્રાણી), શુક્ર વિશે વિશિષ્ટ માહિતી, શુક્રનો રાશિગત પ્રભાવ, શુક્રનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ, શુક્રની પ્રભાવ અવધિ, શુક્ર વિશે અન્ય માહિતી.
- ૮. શિલદેવતા : વર્લ, વાહન, આયુધ, શનિના અધિદેવતા (યમ), શનિના ૬૩ પ્રત્યધિદેવતા (પ્રજાપતિ), શનિનું આધિપત્ય, શનિનો રાશિગત પ્રભાવ, શનિનો દોષપૂર્શ પ્રભાવ, શનિના પ્રભાવની અવધિ, શનિ વિશે વિશિષ્ટ માહિતી, શનિની સાડા સાતી (પનોતી) અંગે વિચારણા, શનિની શુભાશુભ રાશિ અને સ્થાન, સાડાસાતીનું રાશિગત શુભાશુભ ફળ, શનિ અને હનુમાનજી.
- ૯. રાહુદેવતા : વર્ણ, વાહન, રાહુના અધિદેવતા કાળ, રાહુના પ્રત્યધિદેવતા ૭૯ સર્પ(નાગ) દેવતા, રાહુનું આધિપત્ય, રાહુનો રાશિગત પ્રભાવ, રાહુનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ, રાહુ વિષયક વિશિષ્ટ માહિતી, રાહુની પ્રભાવાવિધ.

- ૧૦. કેતુ દેવતા : વર્ણ, વાહન, કેતુનું ધ્યાન સ્વરૂપ, કેતુના અધિદેવતા ચિત્રગુપ્ત, ૮૭ કેતુના પ્રત્યાધિદેવતા બ્રહ્મા, કેતુનું આધિપત્ય, કેતુનો રાશિગત પ્રભાવ, કેતુનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ, કેતુના પ્રભાવની અવિધ, કેતુનો વિશિષ્ટ પરિચય.
- ૧૧. **લાલ કિતાબના ચમત્કારી ઉપાયો** : ધૂપોપચાર, ગ્રહોના ચમત્કારી ઉપાયો, ૯૩ સૂર્ય, ચંદ્રમા, મંગળ, બુધ, ગુરુ, શુક્ર, શનિ, રાહુ, કેતુ, બે ગ્રહોના યોગ અને ઉપાય
- ૧૨. ટત્નોપચાર: સૂર્ય રત્ન પદ્મરાગ (માણેક): માણેક કોણે પહેરવું, માણેક કેવી ૯૪ રીતે પહેરવું, ચંદ્રરત્ન મોતી: પરીક્ષા, મોતીના નવ પ્રકાર, મોતીરત્ન કોને ધારણ કરવું ? ચંદ્રરત્ન મોતી કેવી રીતે ધારણ કરવું ? ઔષધોપચાર. મંગળરત્ન પ્રવાલ: પ્રવાલના ધારક ગુણ, પ્રવાલના દોષ,પ્રવાલ કોણે ધારણ કરવું, પ્રવાલ કેવી રીતે ધાર્રણ કરવું ? બુધરત્ન પજ્ઞા: પરીક્ષા, બુધરત્ન પજ્ઞા કોણે ધારણ કરવું ? પજ્ઞા (પાનું) કેવી રીતે ધારણ કરવું ? ઔષધોપચાર, ગુરુરત્ન પોખરાજ: ગુરુરત્ન પોખરાજ કોણે ધારણ કરવો ? શુક્રરત્ન હીરો: હીરાની પરીક્ષા, હીરાના દોષ, હીરો કોણે ધારણ કરવો ? હીરો કેવી રીતે ધારણ કરવો ? શનિરત્ન નીલમ: પરીક્ષા, નીલમ કોણે ધારણ કરવું ? નીલમ કેવી રીતે ધારણ કરવું ? ઔષધોપચાર. રાહુરત્ન ગોમેદ: ગોમેદના દોષ, ગોમેદ કોણે ધારણ કરવું ? ઔષધોપચાર. કેતુરત્ન લસણિયો: પરીક્ષા, કેતુરત્ન કોણે ધારણ કરવું ? કેતુરત્ન કેવી રીતે ધારણ કરવું ? ઔષધોપચાર.

|     | 34ા રાત વારકા કરવુ : આવવામાં                                              |      |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|------|
| ٩3. | નવગ્રહ યંત્ર સાધના                                                        | 188  |
| 98. | બાર રાશિના યંત્રો                                                         | ૧ પર |
| ٩૫. | સૂર્યશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                              | १५६  |
| 98. | ચંદ્રશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                              | 946  |
| 99. | મંગળશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                               | १५८  |
| 96. | બુધશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                                | 950  |
| 96. | બુહસ્પતિશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                           | 959  |
| ₹0. | શુક્રશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                              | 952  |
| 29. | શનિશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                                | 953  |
| 22. | રાહુશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                               | 954  |
|     | કેતુશાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો                                               | 955  |
| 23. | ગ્રહઉપાસનાના આરંભે શું ? પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા, પ્રધાન સંકલ્પ, નવગ્રહ પૂજન.     | 959  |
| 28. | સર્યશાંતિ વિધાનઃ વેદોક્ત સૂર્યપૂજન અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત સૂર્યપૂજન અને |      |
| ૨૫. | સંયશાાત વિવાન: વેદાકત સુવપૂર્વન અને જેવે પ્રવાર, તાંગાડાત સુવપૂર્વન અને   |      |

જપ પ્રયોગ, શ્રી સૂર્યપૂજન, શ્રી સૂર્યનારાયણની આરતી, નવગ્રહ-આરતી. ૨૬. ચંદ્રશાંતિ વિંધાનઃ વેદોક્ત ચંદ્રપૂજન અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત ચંદ્રપૂજન અને૧૯૩

જપ પ્રયોગ.

- ૨૭. મંગળ શાન્તિ, વિધાનઃ વેદોક્ત મંગળપૂજન અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત૧૯૬ મંગળપૂજન અને જપ પ્રયોગ.
- બુધ શાન્તિ વિધાનઃ વેદોક્ત બુધપૂજન અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત બુધપૂજન અને ૧૯૮ જપ પ્રયોગ.
- ૨૯. બૃહસ્પતિ (ગુરુ) શાન્તિ વિધાનઃ વેદોક્ત ગુરુપૂજન અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત૨૦૦ ગુરુપૂજન અને જપ પ્રયોગ.
- 30. **શુક્ર શાન્તિ વિધાનઃ** વેદોક્ત શુક્રપૂજન અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત શુક્રપૂજન અને ૨૦૩ જપ પ્રયોગ.
- 31. **શનિ શાન્તિ વિધાન** : વેદોક્ત શનિપૂજન, અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત શનિપૂજન૨૦૬ અને જપ પ્રયોગ.
- 32. **રાહુ શાન્તિ વિધાનઃ** વેદોક્ત રાહુપૂજન અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત રાહુપૂજન ૨૦૯ અને જપ પ્રયોગ.
- ૩૩. કેતુ શાન્તિ વિધાનઃ વેદોક્ત કેતુપૂજન અને જપ પ્રયોગ, તંત્રોક્ત કેતુપૂજન અને ૨૧૧ જપ પ્રયોગ.
- 3૪. સ્તોત્ર વિભાગ: સૂર્યસ્તોત્ર, શ્રી સૂર્ય પ્રાત સ્મરણમ્, શ્રી સૂર્યાષ્ટકમ્. આરોગ્યાર્થ૨૧૩ શ્રી સૂર્ય સ્તુતિ, સૂર્યમંડલાષ્ટકમ્, શ્રી સૂર્યાયા સ્તોત્રમ્, શ્રી સૂર્યસ્તોત્ર, સૂર્ય કવચમ્, શ્રી સૂર્યકવચ સ્તોત્રમ્, શ્રી સૂર્યાથવંશીર્ષમ્, શ્રી ચાક્ષુષોપનિષત્, શ્રી આદિત્ય સ્તોત્ર, ચંદ્રસ્તોત્ર, ચંદ્રકવચમ્, અંગારક સ્તોત્રમ્, મંગલ કવચમ્, શ્રીઋણમોચક મંગળસ્તોત્રમ્, બુધ સ્તોત્રમ્, બુધકવચમ્, મંગળ સ્તોત્રમ્ બુધસ્તોત્રમ, બુધકવચમ્, બૃહસ્પતિ સ્તોત્રમ, બૃહસ્પતિકવચમ્, શ્રીશુક્રસ્તોત્રમ, શુક્રસ્તોત્રમ, શુક્ર કવચમ્, શનૈશ્વર સ્તોત્રમ, શ્રી શનૈશ્ચર સ્તવ્રાજ, શ્રી શનિપંજર કવચમ, શ્રી શનિ એવં શનિ-ભાર્યા-સ્તોત્ર, રાહુ સ્તોત્રમ, રાહુ કવચમ્, કેતુસ્તોત્રમ, કેતુકવચમ્.
- ૩૫. **સર્વગ્રહ પીડા નાશક વિધાનઃ** નવગ્રહ કવચ (યામલતંત્ર), નવગ્રહ સ્તોત્ર૨૩૩ (પ્રાતઃસ્મરણ), ગ્રહ-કવચ (ગ્રહયામલ), તિથિકવચ.
- ૩૬. જૈન-ધર્મીઓ માટે નવગ્રહ અરિષ્ટ નિવારક વિધાન, સર્વગ્રહ, અરિષ્ટ નિવારક ૨૩૮ સમુચ્ચયપૂજા, શ્રી નવગ્રહ શનિ સ્તોત્ર.

#### \*\*\*\*

પ્રકાશક : ડૉ. વિજય ઠક્કર, શ્રી ગજાનન પુસ્તકાલય, ટાવર રોડ, સૂરત-૩૯૫ ૦૦૩ મુદ્રક : પી. પી. બુકસેલર, પરિમલ પ્રિન્ટર્સ, ટાવર રોડ, સૂરત-૩૯૫ ૦૦૩.

nav-grah - (PV) OYP - OP - / OPYYC - (T3) B1) (P1) ( KOd-YY) E

(Subject to Surat Jurisdiction)

© સર્વ હક્ક પ્રકાશકના

## ગ્રહપ્રભાવ કેવી રીતે ?

સંસારમાં કદાચ કોઈ એવી બુદ્ધિમાન વ્યક્તિ હોય જે ગ્રહોના પ્રભાવને પ્રત્યક્ષ અને અપ્રત્યક્ષ રૂપમાં નહિ માનતો હોય. વિશ્વની અધિકાંશ જનસંખ્યા અંધવિશ્વાસુ છે. આ કારણે ગ્રહો સંબંધમાં કેટલીયે ખોટી ધારણાઓ પ્રચલિત છે.

જીવનની પ્રત્યેકક્ષણનો એક અદેશ્ય સંચાલક છે, જેની વ્યવસ્થાથી આ સમયચક ગિતિશીલ રહે છે, દિન રાત, રાત પછી ઠીક સમય પર દિવસ, નિશ્ચિત સ્થાન પર સૂયોદય-સૂર્યાસ્ત ઠીક સમય પર ૠતુઓનું આગમન-પ્રસ્થાન આદિ સર્વકાર્ય એક નિશ્ચિત વ્યવસ્થા અને નિશ્ચિત પ્રણાલી અનુસાર થાય છે. એટલે જ એ સ્પષ્ટ થાય છે કે, આપણે જે કંઈ પણ કરી રહ્યા છીએ, યા ભોગવી રહ્યા છીએ, તે એક વિરાટ સત્તાની જ દેશ છે.

આ પરિવર્તન કાળના અંતર્ગત જ થાય છે. ગીતામાં ભગવાન શ્રી કૃષ્ણે કહ્યું છે - ''कालः कलयतांऽहम् कालोऽस्मि लोकश्चयकृत प्रबुध्धः'' આ કાળ પણ સૂર્યને વશવર્તી થઈને ચાલે છે. ''चक्रवत् परिवर्तनेन काल : सूर्यवशात् सदा'' અર્થાત્ ભચક્રમાં ભ્રમણ કરતી પૃથ્વી જ્યારે એક ચક્ર પૂરું કરી લે છે, તો આપણે તેને વર્ષ તરીકે ઓળખીએ છીએ.

આ ભચક્રની બાર રાશિઓના આધાર પર બાર માસ, એક-એક અંશ સમાન એક માસમાં ત્રીસ દિવસ, એક એક દિવસમાં સાઠ ઘડી, એક ઘડીમાં સાઠ પળ, એક પળમાં સાઠ વિપળ, એક વિપળમાં સાઠ પ્રતિપળ આ પ્રકારે સૂક્ષ્માતિ સુક્ષ્મ કાળ ગણના ચાલી આવે છે. મહર્ષિઓએ કાળના મુખ્ય પાંચ અંગ માન્યા છે. - ૧. વર્ષ, ૨ - માસ, ૩ - દિવસ, ૪ - લગ્ન અને પ-મુહુર્ત, આ પરસ્પર ઉત્તમ અને બળવાન છે, અર્થાત્ દોષયુક્ત વર્ષને શ્રેષ્ઠ માસનો દોષ લાગતો નથી, આ પ્રકારે શુદ્ધ મુહુર્ત હોવાથી વર્ષ, માસ, દિવસ યા અશુભ લગ્નનો દોષ નથી. એટલા માટે મહર્ષિઓએ સમસ્ત કાર્યોમાં મુહુર્ત શુદ્ધિ જોવાની આજ્ઞા કરી છે.

સંપૂર્ણ જગત કોઈ વિશેષ નિયમ - ઉપનિયમોથી બંધાયેલ છે, પ્રત્યેક મનુષ્યના જીવનમાં જે વિશેષ, ઘટનાઓ ઘટિત થાય છે, તેના પર ગ્રહોનો પ્રભાવ નિશ્ચિત રૂપથી પડે છે. પ્રત્યેક વસ્તુના આકર્ષણ - વિકર્ષણ ગ્રહોના પ્રભાવથી થાય છે, તેના પ્રભાવથી કોઈ બચી શકતું નથી.

જ્યોતિષનો આધાર ગ્રહો છે, અને ગ્રહોની સ્થિતિ, તેમની ગતિ, તેમની વકતાં, તેના પ્રભાવ આદિની ગણના કરીને ભવિશ્યકથન કરવામાં આવે છે. ગ્રહોનું અનિષ્ટ સ્થાનમાં હોવું તેમની દેષ્ટિ, દશા, અન્તર્દશાથી પ્રાણી પીડિત થાય છે. તથા શુભસ્થાનમાં સ્થિત થવાથી, શુભદિષ્ટ, શુભગ્રહોની દશા, અન્તર્દશા સુખ, સૌભાગ્ય, ધન સન્માનની વૃદ્ધિ કરે છે. 'વિધાનમાલા' નામક ગ્રંથમાં લખ્યું છે કે,

## आदित्यादि-ग्रहा : सर्वे दुष्ट - स्थान - स्थिता नृणाम् । तदा कुर्वन्ति सर्वत्र, पीड़ा नाना- विधा ध्रुवाम् ॥

અર્થાત્-સૂર્ય આદિ સર્વ ગ્રહ, દુષ્ટ સ્થાનોમાં બેસીને મનુષ્યોને નિશ્ચય જ અનેક પ્રકારે પીડિત કરે છે.

મહર્ષિ વશિષ્ઠનું કથન છે કે, "દુઃસ્વપ્ન આવવાથી, અનિષ્ટકર નિમિત્ત ઉત્પન્ન થવાથી, ગ્રહોની પ્રતિકૂળતામાં, જન્મમાં ચોથા આઠમા અથવા બારમા સ્થાનમાં બૃહસ્પતિ, શનૈશ્વર, મંગળ અને વિશેષ કરીને સૂર્યના રહેવાથી ધનની હાનિ, શારીરિક કષ્ટ, મૃત્યુભય અને અનેક પ્રકારનાં કષ્ટોથી મનુષ્ય દુઃખી થાય છે."

'ભેષજ્ય રત્નાવલિ' આયુર્વેદના ગ્રંથમાં લખ્યું છે કે, ગ્રહોની પ્રતિકૂળતામાં વ્યાધિગ્રસ્ત રોગીને ઔષધિઓ પણ અનુકૂળ ફળ આપતી નથી. કારણે કે, ગ્રહ ઔષધિના ગુણ-પ્રભાવ-શક્તિને હરી લે છે.

ગ્રહની પ્રતિકૂળતામાં કરેલા સર્વકાર્ય નિષ્ફળ થઈ જાય છે. કારણ કે, હાનિ, લાભ, હ્રાસ અને વૃદ્ધિ ગ્રહોને આધીન છે માટે તો કથન છે કે-

## ग्रह राज्य प्रयच्छन्ति ग्रहा राज्यं रहन्ति च । ग्रहे च व्यापितं सर्वं त्रौलोक्यं सचराचरम् ॥

માત્ર ભૌતિકવાદી અને પ્રત્યક્ષદર્શી વિચારકો કે જેઓના મગજ જડ છે તેઓ બધી વાતના પ્રત્યક્ષ પ્રમાણો માને છે. તેઓની બુદ્ધિનો પ્રવાહ ભૌતિક વસ્તુથી આગળ વધી નથી શક્તો. જ્ઞાન ગાંગડો (ગડ્ડો) થઈ ગયું હોય અને અક્કલ ડૂચો વળી ગઈ હોય તે મર્યાદિત મતિનાઓ કેવળ દલીલો જ કરી શકે, નિરર્થક દલીલો સિવાય કશું નહિ! એવી જ એક દલીલ છે કે, શું અવકાશમાં લાખો કરોડો માઈલ દૂર ઝાંખા ઝાંખા ચમકતા પદાર્થો (ગ્રહો) વળી પૃથ્વી પર જીવતા ટચુકડા માનવી પર કેવી રીતે અસર કરી શકે ? કેટલી અસર કરી શકે ?

આની સામે જવાબ છે કે, દરેક ગ્રહની વિશિષ્ટ પ્રભાવક શક્તિ, ગ્રહોનો એક બીજા પરનો પ્રભાવ અને ગ્રહોનો માનવી પરનો પ્રભાવ એ નરી આંખે દેખી કે, દેખાડી શકાય તેવા નથી. તેટલા પરથી એમ ન કહી શકાય કે, કોઈ પ્રભાવ છે જ નહીં. છતાં એક નરી આંખે જોઈ શકાય તેવું ઉદાહરણ છે-સમુદ્રની ભરતી આપણું નર્યું વાસ્તવવાદી વિજ્ઞાન પણ સ્વીકારે છે કે, ચંદ્રના આકર્ષણ બળના કારણે જ પૃથ્વીના તમામ સમુદ્રોના આગાધ જળ આકાશ તરફ ઊછાળા મારવા લાગે છે. જેને આપણે ભરતી કહીએ છીએ. તેનું જોર પૂર્ણિમા અને અમાવાસ્યાના દિવસે વધુ હોય છે. આ પક્ષના દલીલ કરનારાઓનું કહેવું છે કે, જો આટલા વિરાટ જળરાશિને

પણ અધ્ધર ઉછાળવાની શક્તિ ચંદ્રમાં હોય તો ચંદ્રથી અનેક ઘણા મોટા ગ્રહોમાં એવી જ શક્તિ કેમ ન હોય ?

સમુદ્રની ભરતી-ઓટમાં જેવો ચંદ્રનો પ્રભાવ પ્રત્યક્ષ તેવો જ મનુષ્ય શરીર ઉપર પણ છે. મનુષ્ય શરીરમાં પણ ૮૦ ટકા જળ છે. એટલે ચંદ્રમાના પ્રભાવથી તેનું ઉદ્દેલન થવું પણ અનિવાર્ય છે. માનસિક રૂપમાં રોગીઓ પર ચંદ્રમા પૂર્ણિમાની રાત્રે વધુ પ્રભાવ પાડે છે. ગાંડાઓમાં ગાંડપણનું જોર વધે છે. હત્યાઓનું પ્રમાણ પૂર્ણિમાની રાત્રિએ સંસારમાં વધુ જોવા મળે છે. મન ઉપર ચંદ્રનું પ્રભુત્વ છે. આ રીતે સૂર્ય, મંગળ, બુધ, ગુરુ, શનિ આદિ ગ્રહોનો પ્રભાવ પણ માનવ જીવનમાં પડતો રહે છે.

સમસ્ત ગ્રહ-દેવતાઓનું અલગ અલગ અસ્તિત્વ છે, સર્વના પ્રભાવ, શત્ર, શક્તિ, ક્રિયા-સ્વરૂપ ઈત્યાદિ અલગ રીતે વહેંચાયેલા છે, અને જ્યાં સુધી વ્યક્તિ, વસ્તુ, નક્ષત્ર મંડળ ઇત્યાદિ અલગ અલગ છે, અને એના દ્વારા પૃથ્વી પ્રભાવિત થઇ રહી છે, ત્યાં સુધી આ ગ્રહ દેવતાના પ્રભાવનો કોઈપણ રૂપમાં અસ્વીકાર કરી શકાય નહીં.

પ્રત્યેક શરીરની ઉત્પત્તિ સમયે અને આ ઉત્પત્તિના બે સમય છે. પ્રથમ ગર્ભાધાનનો અને બીજો જન્મ લેવાનો, સૂર્ય તથા શનિ આદિ ગ્રહોનો પૃથ્વીની સાથે, જે તે પ્રદેશમાં તેના જન્મદાતાઓ પર ગ્રહોના જેવા સંબંધ હોય છે, અને જે રીતે ગ્રહની ગતિ તે સમયે હોય છે, તેનો નિશ્ચિત રૂપથી તેના ઉપર પ્રભાવ પડે છે, અને આ પ્રભાવ કોઈ ને કોઈ રૂપમાં જીવનમાં ચાલતો જ રહે છે.

પૃથ્વી પર જીવન સંચાલન માટે ત્રણ ઊર્જાઓની સર્વને આવશ્યકતા હોય છે. ધ્વિન ઊર્જા, ઉષ્મા ઊર્જા અને પ્રકાશ ઊર્જા. એમાં ધ્વિન ઊર્જા તો આપણે શારીરિક ક્રિયા અને પ્રાકૃતિક અવયવોથી મેળવી લઈએ છીએ, પરંતુ બે પ્રધાન ઊર્જાઓ માટે સૂર્ય અને એના ગ્રહો પર નિર્ભર રહેવું પડે છે. કારણ કે, એના પ્રકાશથી આપણી વિભિન્ન શારીરિક ચર્યાઓ સંપન્ન થાય છે, એટલે જ જીવન સંચાલનમાં ગ્રહોની મહત્ત્વપૂર્ણ ભૂમિકા હોય છે.

સૌર મંડળનો પ્રધાન અવયવ સૂર્ય સર્વાધિક તપ્ત અને પ્રકાશમાન ગ્રહ છે. સર્વ ગ્રહ સૂર્યની આકર્ષણ શક્તિને આધીન થઈને નિરંતર તેની પ્રદક્ષિણા કરતા રહે છે. સૌર મંડળમાં સાત પ્રધાન ગ્રહો સૂર્ય, ચંદ્ર, મંગળ, બુધ, ગુરૂ, શુક્ર, શનિના વર્ણક્રમ ક્રમશઃ લાલ, નારંગી, પીળો, લીલો, આસમાની, નીલો(ભૂરો) અને વેંગણિયો (ભાગોજાંબુડો) હોય છે અને એનો મિશ્રિત પ્રકાશ આપણને વાયુ મંડળમાં પ્રાપ્ત થાય છે. જેને આપણે શ્વેત સૌર-કિરણના રૂપમાં જાણીએ છીએ. સૌરકિરણોના આ વર્ણક્રમને ત્રિપાર્શકાય (પ્રિઝમ) દ્વારા જોઈ શકાય છે. વેદોમાં પણ કહ્યું છે કે-

'सप्तयुंजेति रथमेकचक्रमेको अश्ववहति सप्तनामा । (ऋग्वेद १।१६४।२)

- અર્થાત્ એક ચક્રવાળા સૂર્યરથમાં સાત ઘોડા જોડેલા છે. પરંતુ વાસ્તવમાં એક જ સપ્તનામનો ઘોડો રથને ચલાવે છે. અહીં સૂર્યના સાત ઘોડાના સાત વર્ણક્રમો પ્રતીક છે તથા સપ્ત નામક ઘોડો સૂર્યના શ્વેત પ્રકાશનો છે.

સર્વગ્રહોનો અર્ધોભાગ જે સૂર્યની સામે રહે છે તે એક પરાવર્તક સપાટીનું કામ કરે છે, એટલે સૂર્યના શ્વેત પ્રકાશનું જ્યારે કોઈ ગ્રહ પરાવર્તન કરે છે ત્યારે શ્વેત પ્રકાશ તે રંગનો થઈ જાય છે, જે રંગ ગ્રહનો હોય તેવો.

વસ્તુત: હર પ્રકાશની શરીરની વિભિન્ન ક્રિયાઓમાં અલગ-અલગ ભૂમિકા હોય છે. કોઈ વિશેષ વર્ણક્રમ દ્વારા જે ક્રિયાઓ સંપન્ન થાય છે તે સંબંધિત ગ્રહનું ફળ અને પ્રભાવ કહેવાશે. મંગળનો વર્ણક્રમ જો સમુચિત માત્રામાં પરાવર્તિત થતો રહ્યો તો રક્તપરિસંચરણ નિયમિત થશે અને શરીર સ્વસ્થ થશે. પરંતુ જો સમુચિત વર્ણક્રમ ન મળે તો રક્ત સંબંધિત દોષ અને સ્વભાવ જેમકે, ચંચળતા, ક્રોધ, હઠ, ચીડિયાપણું, નિરાશાવાદીપણું આદિ આવી જાય છે. ત્યારે આપણે મંગળના વર્ણક્રમોને આકર્ષિત અને અવશોષિત કરવા માટે પ્રવાલ(મૂંગા) ધારણ કરીએ છીએ. જે વાયુ મંડળમાંથી પીત વર્ણક્રમ અવશોષિત કરીને આપણા શરીરમાં પહોંચાડે છે. ગ્રહોની પરાવર્તન ક્ષમતાનું અનુમાન આપણે કુંડળીના ભાવોથી કરીએ છીએ.

જન્મ કુંડળી ગ્રહોની આકાશીય સ્થિતિ દર્શાવે છે. તેના પ્રત્યેક ભાવ ૩૦ અંશના હોય છે. રશ્મિનો પ્રધાન-સ્રોત સૂર્ય પૂર્વમાં ઉદિત થાય છે. પ્રથમ પરાવર્તન પૂર્વ ક્ષિતિજ પર થાય છે અને સૂર્યની સર્વાધિક નિકટવર્તી અને અભિમુખ ક્ષિતિજ હોવાને કારણે પૂર્વી ક્ષિતિજમાં ઉદિત રાશિને લગ્ન (કુંડળીનો પ્રથમ ભાવ) કહે છે અને એમાં સ્થિત ગ્રહ તથા એનો પ્રભાવ જાતક પર અત્યાધિક થાય છે. આ કારણે લગ્ન સ્થાન મુખ્ય ગણાય છે. સમકોણોથી આવનાર કિરણો (જેમકે -૦ અંશ, ૯૦ અંશ, ૧૮૦ અંશ, અને ૨૭૦ અંશ) અધિક પ્રભાવશાળી હોય છે. આ કારણે આ સમકોણો પર સ્થિત ભાવો અર્થાત પૂર્વ, પશ્ચિમ, ઉત્તર, દક્ષિણ સ્થિત રાશિઓને કેન્દ્ર (૧,૪,૭,૧૦) માનવામાં આવ્યા છે. ફરી ક્રાંતિવૃતનું દરેક ત્રીજા ભાગનું બિંદુ (૦ ંઅંશ, ૧૨૦ અંશ, ૨૪૦ અંશ) પર સર્વાધિક તિર્યક પરાવર્તન થાય છે. એનાથી શરૂ થતા ભાવો (૧,૫,૯)ને પણ શુભ અને ત્રિકોણ સ્થાન કહેવામાં આવ્યાં છે. જોકે હવે લગ્ન પૂર્વે ક્ષિતિજ અને સપ્તમ પશ્ચિમ ક્ષિતિજ છે. એટલે આ બંને િક્ષતિજોની બરાબર ઉપર અને બરાબર નીચે (અર્થાત્ ૧૨ અને ૨ તથા ૬ અને ૮ ભાવ)ના કિરણો ક્રાંતિ-કોણની સ્થિતિમાં થઈ જાય છે. એટલે એ પૃથ્વી પર આવતાં પહેલાં જ વિકૃત અને વિવર્ત થઈ જાય છે. આ કારણે આ સ્થાનોને મૃત સ્થાનો કહેવામાં આવે છે અને માનવમાં આવે છે કે, એમાં રહેલા ગ્રહો પોતાનો પ્રભાવ પાડી શકતા નથી. તૃતીય ભાવ પર કિરણો અલ્પ પ્રમાણમાં પહોંચી શકે છે. એટલે એને સામાન્ય ભાવ જ કહેવામાં આવ્યો છે. જોકે અગિયારમો ભાવ ક્ષિતિજની નીચે અને ધરાતલ પર હોય છે એટલે આ સ્થિતિમાં સર્વ ગ્રહોનાં કિરણો પૃથ્વી

પર પહોંચે છે. આથી આ ભાવને સર્વદા શુભ માનવમાં આવે છે. ચાહે કોઈ પણ ગ્રહ તેમાં આવી જાય.

આ જન્મકુંડળીમાં ઉચ્ચાદિ સ્થિતિ ગ્રહોની પૂર્ણ પરાવર્તક ક્ષમતાની સૂચના આપે છે, અર્થાત્ સૂર્ય મેષના ૧૦ અંશ પર પૂર્ણ પરાવર્તક (પરમોચ્ચ) થાય છે. પરંતુ આ સ્થિતિનું ફળ પૂરી મેષ રાશિમાં ઘટિત થાય છે. એનાથી ઓછું પરાવર્તન મૂળ ત્રિકોણમાં અર્થાત્ સિંહના ૦ અંશ થી ૨૦ અંશ પર થશે. આ રીતે સ્વગ્રહી, મિત્રગ્રહ, શત્રુગ્રહી અને નીચ ક્રમશઃ અલ્પ પરાવર્તન કરશે.

આ રીતે ભાવફળ આપણને એ બતાવે છે કે, ક્યો ગ્રહ પોતાના વર્ણક્રમ જાતકને જેટલા પ્રમાણમાં આપી શકે તેટલા પ્રમાણમાં જાતકના શરીર, સ્વભાવ, માનસિકતા અને પ્રત્યેક કાર્ય પરત્વે સિક્રયતાનું અનુમાન કરવામાં આવે છે. આ રીતે જેટલું અધિક પ્રકાશ પરાવર્તન થશે ગ્રહ તેટલો જ અધિક પ્રભાવી અને શક્તિશાળી કહેવાશે. આ રીતે જન્મકાલિક ગ્રહ અપ્રત્યક્ષ રૂપથી માનવની સંપૂર્ણ ક્રિયાવિધિનું સંચાલન કરે છે.

વનસ્પતિના છોડવાઓમાં પ્રકાશ-સંશ્લેષણની ક્રિયા રશ્મિઓ દ્વારા જ સંપન્ન થાય છે. રશ્મિઓના પ્રભાવને સૂર્યમુખી કમળ અને કુમુદથી જાણી શકાય છે, બિલાડી અને ઘુવડની આંખોના ચમકવા પાછળ પણ આ જ કારણ છે, ૠતુ પરિવર્તન પણ રશ્મિ (કિરણો)ની કોણીય સ્થિતિ પર નિર્ભર રહે છે.

વર્તમાન જીવનમાં આટલી બધી સમસ્યાઓ કેમ વધી રહી છે? આપસમાં સ્નેહની ઓછપ, દગા-ફટકા, રોગોની વૃદ્ધિ, માનસિક અશાંતિ ઈત્યાદિ ઘટનાઓ તો પ્રત્યેક વ્યક્તિના જીવનનું અંગ બની ગઈ છે, એનું કારણ શું છે ? બુદ્ધિ તો વિકાસ પામી રહી છે, વિચાર કરવા અને ગણતરી માટે કમ્પ્યુટરો પણ આવી ગયાં છે, તોપણ સમસ્યાઓ ઉકેલવાને બદલે મુશ્કેલી અને આપત્તિમાં વધારો થઈ રહ્યો છે.

પ્રત્યેક મનુષ્યના જીવનમાં જે વિશેષ ઘટના આ ઘટિત થાય છે, તેના પર ગ્રહોનો પ્રભાવ નિશ્ચિત રૂપથી પડે છે. તાર્કિક જીવનમાં ઘટનારી ઘટનાઓને મનુષ્યની બુદ્ધિ, તેના ભાગ્ય અને ઈશ્વરની ઈચ્છા અથવા જીવનના નિયમો સાથે જોડે છે, આમ છતાં ગ્રહો પોતાનો પ્રભાવ શા માટે પાડે છે, કોઈના જીવનમાં કેમ વિશેષ ઘટનાઓ ઘટિત થતી રહે છે ? આનો જવાબ છે: પ્રત્યેક ગ્રહનો પૃથ્વી પરની પ્રત્યેક વસ્તુ ઉપરનો પ્રભાવ છે તેના લીધે જ આકર્ષણ-અપાકર્ષણની ઘટનાઓ બન્યા કરે છે. એમાં પ્રત્યેકનો કર્મ સંબંધ પણ ખરો અને પ્રારબ્ધ તથા સંચિત કર્મો ભાગ ભજવે છે. તે બધું ગ્રહોની ગૃતિવિધિ સાથે જોડાયેલ છે તેના પ્રભાવથી કોઈ બચી શક્યું નથી.

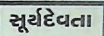
જીવનની પળે-પળમાં ઘટતી ઘટનાઓ પર -માનસિક વિચારો પર, શરીરના અંગો પર અને જીવન પર ગ્રહોનો પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ પ્રભાવ અચૂક પડે છે. આ સર્વનાં મૂળકારણ ગ્રહોની ઉપેક્ષા આપણે કરી છે. તેનાં પરિણામ આપણે ભોગવીએ છીએ.

એટલા માટે જ શાસ્ત્રોમાં સૂચવેલ પ્રત્યેક વિશેષકાર્ય, પછી તે વિવાહ-લગ્ન હોય, ભૂમિ પૂજન કે ગૃહ પ્રવેશ હોય, અથવા યજ્ઞ કાર્ય હોય કે, નાની મોટી ધાર્મિક વિધિ તેના પહેલાં નવગ્રહોની પૂજા અવશ્ય સંપન્ન કરવામાં આવે છે અને ગ્રહોની પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે કે, મારું અમુક કાર્ય સારી રીતે સંપન્ન થાય. આ રીતે સમજીને કાર્ય કરનાર ક્યારેય દુ:ખી નથી થતો.

પ્રત્યેક ગ્રહના બે સ્વરૂપો હોય છે. પ્રથમ સ્વરૂપ જે ગ્રહ આકાશમાં દેખાય છે તે અને બીજું તે ગ્રહનું દેવતા સ્વરૂપ. આ બંને કોઈપણ રીતે અલગ અલગ નથી. જો પ્રતિરૂપમાં તે ગ્રહદેવતાના સંબંધમાં પૂજાપાઠ, જપ-સાધના, સ્તુતિ-પ્રાર્થના કરવામાં આવે અને એ ભાવથી કરવામાં આવે કે, અમુક ગ્રહ મારા ઉપર સંપૂર્ણ પ્રસન્ન થાવ, મારા કષ્ટનું નિવારણ થાવ અને મને આશીર્વાદ આપો કે, મારી ઉન્નિતિ થાય અને ઈચ્છિત મન-કામના પૂર્ણ થાય, તો નિશ્ચિત રૂપથી તેનો ઘણો વિપરીત પ્રભાવ શાંત થઈ જાય છે.

-અને સૌથી મોટી વાત તો એ છે કે, આપણાં તમામ શાસ્ત્રોમાં આ ઉક્તિ ''यथा पिण्डे तथा ब्रह्माण्डे '' પ્રસિદ્ધ છે, અર્થાત્ જે કંઈ પિંડ અથવા શરીરમાં છે તે સંપૂર્ણ બ્રહ્માંડમાં છે અને જે સંપૂર્ણ બ્રહ્માંડમાં છે તે શરીરમાં પણ છે, આથી વધુ ગ્રહો તથા શરીરનું પરસ્પર વિવેચન શું હોઈ શકે ?

જે ગ્રહ-શાંતિના મહત્વને સમજ્યો છે, વિપરીત ગ્રહોના પ્રભાવને શાંત કરીને શ્રેષ્ઠ ગ્રહોના ઉત્તમ પ્રભાવને વધુ બળવાન બનાવવા માંગે છે અને પોતાના જીવનને ઉત્તત બનાવવા માંગે છે તેણે ગ્રહોની પૂજા, સાધના, મંત્રજપ અવશ્ય સંપન્ન કરવા જોઈએ. યંત્ર ગ્રહોની ચેતનાનું સૂક્ષ્મ સ્વરૂપ છે, એટલા માટે પ્રત્યેક કાર્યમાં યંત્ર રચના અને સ્થાપનાનું પણ વિશેષ મહત્વ છે.





## भास्वान् काश्यप-गोत्रजोऽरुणरुचिर्यः सिंहराशीधरः पट्त्रिस्यो दश शोभनो गुरु-शशी भौमेषु मित्रं सदा ।

शुक्रो मन्दिरपु : कलिंगजनितश्वाऽग्नीश्वरी देवते मध्ये वर्तुल-पूर्विदिग्-दिनकरः कुर्यात् सदा मंगलम् ॥

સૂર્ય દેવતાનું એક નામ સવિતા પણ છે, જેનો અર્થ છે સૃષ્ટિ રચનાર, (सिवता सर्वस्य प्रसिवता- निरुक्त ૧૦-૩૧) ઋગ્વેદમાં જણાવાયું છે કે, આદિત્ય મંડળની અંદર રહેલ સૂર્યદેવતા સર્વના પ્રેરક, અન્તર્યામી, પરમાત્મા સ્વરૂપ છે. એ જે સંપૂર્ણ સ્થાવર અને જંગમનું કારણ છે. (ऋक०-१-११५-१)

માર્ક9ડેય પુરાણમાં આ તથ્યનું સમર્થન કરતાં કહ્યું છે કે, સૂર્ય બ્રહ્મસ્વરૂપ છેં. સૂર્યથી જગત ઉત્પન્ન થયું છે અને તેમાં સ્થિત છે. આ રીતે આ જગત સૂર્ય સ્વરૂપ છે, સૂર્ય સર્વભૂત સ્વરૂપ સર્વાત્મા અને સનાતન પરમાત્મા છે. (मार्क.पु. ९८-१२-१४)

વેદ બ્રહ્મસ્વરૂપ છે, એટલે સૂર્યદેવતા પણ વેદસ્વરૂપ છે. એટલા માટે એને 'ત્રથીતનું' કહેવામાં આવે છે. પુરાણે એના સ્પષ્ટીકરણમાં એક ઈતિહાસ પ્રસ્તુત કર્યો છે.જ્યારે બ્રહ્મા અંડ ભેદન કરીને ઉત્પન્ન થયા ત્યારે તેમના મુખથી 'ૐ' એવો મહાશબ્દનો ઉચ્ચાર થયો. આ ૐકાર પર બ્રહ્મ છે અને આ સૂર્ય દેવતાનું શરીર છે.

## आद्यन्तं यत्परं सूक्ष्ममरूपं परमं स्थितम् । ओमित्युक्तं मया विप्र तत्परं ब्रह्म तद्वपुः ॥(मार्क. ९८-२७)

-આ ॐકારથી પહેલા 'भूः' પછી 'ભુવः' અને પછી 'स्वः' ઉત્પન્ન થયા. આ ત્રણ વ્યાહ્રતિઓ સૂર્યનું સૂક્ષ્મ સ્વરૂપ છે. પછી એનાથી 'महः', 'जनः', 'तपः' અને 'सत्यम्' ઉત્પન્ન થયા, જે સ્થૂળથી સ્થૂળતર અને સૂક્ષ્મથી સૂક્ષ્મતમ થતા ગયા. આ રીતે 'ॐ' રૂપ શબ્દ બ્રહ્મથી ભગવાન સૂર્યનું સ્વરૂપ પ્રગટ થયું. (मार्क. पु. ९८-२२-२४)

બ્રહ્માના ચાર મુખોથી આ ચાર વેદ આવિર્ભૂત થયા, જે તેજથી ઉદ્દીપ્ત થઈ રહ્યા હતા. ૐકારના તેજે આ સર્વને આવૃત કરી લીધા. આ રીતે ૐકારના તેજમાં મળીને ચારેય એકીભૂત થઈ ગયા. આ વૈદિક તેજોમય સૂર્યદેવતા છે. આ સૂર્યરૂપ તેજ સૃષ્ટિમાં સર્વથી પ્રથમ ઉત્પન્ન થયું. આથી એનું નામ 'આદિત્ય' પડ્યું, આ રીતે સૂર્ય વિશ્વનું અવ્યયાત્મક કારણ છે. (मार्क. पु. ૧૧-૧-૧૪) ૠક, યજા: અને સામનામવાળી ત્રયી જ પ્રાતઃકાળ, મધ્યાલ્નકાળ અને અપરાહ્ણકાળમાં તપે છે. (मार्क. पु. ૧૧-૧૫)

આ રીતે સૂર્ય ભગવાન વેદાત્મા, વેદસંસ્થિત અને વેદવિઘામય છે.

## तदेवं भगवान् भास्वान् वेदात्मा वेदसंस्थितः । वेदविद्यात्मकश्चैव परः पुरुष उच्यते ॥ (मार्क. पु. ९९-२०)

આ ભગવાન્ ભાસ્કર બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, રુદ્ર બનીને સૃષ્ટિ, સ્થિતિ અને સંહાર કરે છે. (मार्कः पु. ९९-२१ )

આપણે મનુષ્યો એનાં જ સંતાનો છીએ.

'तस्य वा इयं प्रजा यन्मनुष्याः' (तै. सं. ६।५।६।९)

## 🌣 अहितिना पुत्र३पे सूर्थ :

સનાતન વિધાનાનુસાર બ્રહ્માએ દેવતાઓને યજ્ઞભાગના ભોક્તા તથા ત્રિભુવનના સ્વામી બનાવ્યા હતા. પરંતુ આગળ જતા એના સાવકા ભાઈ દૈત્યો, દાનવો અને રાક્ષસોએ સંગઠિત થઈ દેવતાઓની વિરુદ્ધ યુદ્ધ કરવાનું શરૂ કર્યું. અંતમાં દેવતાઓને પરાજિત કરીને એના પદ અને અધિકાર તેમણે છીનવી લીધા. દેવતાઓની માતા અદિતિ પોતાના પુત્રોની દુર્ગતિ જોઈને બહુ જ ઉદ્દેગ પામી. રક્ષણ મેળવવા માટે તે સૂર્યની ઉપાસના કરવા લાગી. નિરાહાર રહેતી હતી. તેમની તપસ્યાથી સૂર્ય ભગવાન પ્રસન્ન થયા. તેમણે વરદાન આપ્યું કે- 'પોતાના હજાર અંશોની સાથે હું તમારા ગર્ભથી અવતરિત થઈને તમારી મનઃકામના પૂર્ણ કરીશ.' ભગવાને જલદીથી પોતાનું વરદાન ફલિત કર્યું. પોતાની ક્રૂર દૃષ્ટિ વડે શત્રુઓનો નાશ કર્યો. વેદમાર્ગની કરીથી સ્થાપના કરીં. દેવતાઓએ પોત-પોતાનાં પદ અને અધિકાર પ્રાપ્ત કરી લીધાં. ભગવાન સૂર્ય અદિતિના પુત્ર થયા એટલે આદિત્ય તરીકે ઓળખાયા. 'अदितेयत्यं पुमान आदित्य: ।' આ અર્થમાં વેદમાં આદિત્ય (ઋ ૧૧૯૦૧૧૩) તથા आदितेय (ઋ ૧૦૮૮૧૧૧) શબ્દ પણ આવે છે.

વર્ણ:- સૂર્યદેવતાનો વર્ણ લાલ છે.

વાહન :- એમનું વાહન રથ છે. જેવી રીતે ભગવાન્ સૂર્ય વેદસ્વરૂપ છે, તેવી રીતે તેમનું વાહન રથ પણ વેદસ્વરૂપ છે. એમના રથમાં એક જ ચક્ક (પૈડું) છે. જે સંવત્સર કહેવાય છે. આ રથમાં માસ સ્વરૂપ બાર આરા છે. ઋતુ-રૂપ છ નેમિ (નાયડી) છે અને ત્રણ ચૌમાસા રૂપમાં ત્રણ નાભિઓ છે. (श्रीमद भागवत પાર 91 9 રૂ) આ રથમાં અરુણ નામક સારથિએ ગાયત્રી આદિ છંદોના સાત ઘોડા જોડી રાખ્યા છે. (भा. પાર 919 પ ऋक. 919 9 પાક રૂ). સારથિનું મુખ સૂર્ય ભગવાનની તરફ રહે છે. એની સાથે સાઠ હજાર વાલખિલ્ય સ્વસ્તિવાચન અને સ્તુતિ કરતા ચાલે છે. ઋષિ, ગંધર્વ, અપ્સરા, નાગ, યક્ષ રાક્ષસ અને દેવતા આત્મરૂપ સૂર્ય નારાયણની ઉપાસના કરતા ચાલે છે.

પરિવાર: - ભગવાન્ સૂર્યની બે પત્નીઓ છે- સંજ્ઞા અને નિક્ષુભા. સંજ્ઞાનું સુરેશુ, રાજ્ઞી, દ્યો, ત્વાષ્ટ્રી અને પ્રભા આદિ અનેક નામ છે. તથા છાયાનું જ બીજું નામ નિક્ષુભા છે. સંજ્ઞા વિશ્વકર્મા ત્વષ્ટાની પુત્રી છે. ભગવાન્ સૂર્યની સંજ્ઞાથી વૈવસ્તમનુ, યમ, યમુના, બે અશ્વિનીકુમાર અને રૈવન્ત તથા છાયાથી શનિ, તપતી (તાપી નદી), વિષ્ટિ અને સાવર્શિયનુ આ દસ સંતાનો પ્રાપ્ત થયાં.

શક્તિઓ : – ઇડા, સુષુમ્ણા, વિશ્વાર્ચિ, ઇન્દુ, પ્રમર્દિની, પ્રહર્ષિણી, મહાકાલી, કપિલા, પ્રબોધિની, નીલામ્બરા, ધનાન્તસ્થા અને અમૃતા - એ ભગવાન સૂર્યની બાર શક્તિઓ છે. (અગ્નિપુરાણ. ૫૧/૮/૯).

આયુધ : - ચક્ર, શક્તિ, પાશ, અંકુશ સૂર્યદેવતાના પ્રધાન આયુધ છે. (શ્રી તત્ત્વનિધિ).

સૂર્ચના અધિદેવતા: સૂર્યના અધિદેવતા ઈશ્વર છે. ભગવાન શિવ ઈશ્વરોના પણ ઈશ્વર, સર્વ દેવતાઓના પણ પરમદૈવત યા આરાધ્ય દેવ છે. બધા સ્વામીઓના પણ સ્વામી, પરથી પર, એકમાત્ર સ્તુતિ અને નમસ્કાર કરવા યોગ્ય છે.

☆ સૂર્ચના પ્રત્યધિદેવતા: ભગવાન સૂર્યના પ્રત્યધિદેવતા અગ્નિ છે. ભગવાન મુખથી અગ્નિ દેવતાની ઉત્પત્તિ થઈ છે. (યજુર્વેદ રૂ૧/૧૨). અગ્નિ દેવતા બ્રહ્માંડમાં વ્યાપ્ત છે. (કઠોપનિષદ ૨/૨/૧). તેઓ ભિન્ન-ભિન્ન સ્થળોએ ભિન્ન-ભિન્ન રૂપોમાં સ્થિત છે. પાર્થિવ અગ્નિ રૂપે બળતણનાં લાકડાંમાં અને ઉત્તમ અગ્નિના રૂપમાં જલાધાતરૂપ (ગૅસ)થી ઉત્પન્ન થાય છે. પાર્થિવ અગ્નિનું જે ઇધણ કાષ્ટ (લાકડું) છે, એનાથી વિદ્યુત અગ્નિનું ઉપશમન થાય છે અને વિદ્યુત-અગ્નિનું ઇધણ જે જળ છે, તેનાથી પાર્થિવ અગ્નિ બુઝાય છે. (નિરુક્ત). આ ભેદ હોવા છતાં બધા અગ્નિ એક જ છે. અગ્નિની આ વ્યાપકતા અને જીવનને માટે અબાધિત આવશ્યકતાને ધ્યાનમાં રાખીને (अग્નિ: सबिदेवताः' (एत०बा० २।३) આશ્રુતિનું ઉધ્ધરણ આપીને બતાવવામાં આવ્યું છે કે, અગ્નિ સર્વ દેવતા છે. અગ્નિ પ્રત્યેકના જીવનમાં સમાયેલ છે. એના વિના કોઈનું જીવન જ સંભવ નથી.

અગ્નિદેવતાથી ૠગ્વેદનો આવિર્ભાવ થયો છે. (मनुस्मृति० १।३). અગ્નિપુરાણ પણ એની જ દેણ છે. અગ્નિદેવતા પોતાના ઉપાસકોનું બહું જ ધ્યાન રાખે છે. જે એને હવ્ય યા ભોજ્ય પદાર્થ આપે છે, તેના ઉપર એની અપાર કૃપાદષ્ટિ બની રહે છે. (ऋक० १०।१९।५).

અગ્નિ દેવતાની પત્નીનું નામ સ્વાહા છે. સ્વાહાથી એના ત્રણ પુત્ર થયા. -પાવક, પવમાન અને શૂચિ. મત્સ્યપુરાણના પ૧મા અધ્યાયમાં એની પૂરી વંશાવલી આપવામાં આવી છે.

અગ્નિદેવતાનું ધ્યાનનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-

### पिङ्गभ्रूश्मश्रुकेशश्च पिङ्गाक्षस्रितयोडरूणः । छागस्य सांक्षसूत्रश्च वरदः शक्तिधारकः ॥

(श्री तत्त्वनिधि)

અગ્નિદેવતાનો વર્ણ લાલ છે, એના ભ્રમર, દાઢીના વાળ તથા નેત્ર રક્ત-પિત્ત-મિશ્રિત વર્ણનો છે. છાગ (બકરો) એમનું વાહન છે. તેણે યજ્ઞોપવીત અને રુદ્રાક્ષ ધારણ કરેલા છે. એમના એક હાથમાં શક્તિ અને બીજા હાથમાં વરદમુદ્રા છે.

## सूर्य विशे विशिष्ट भाढिती :

સૂર્ય સદૈવ માર્ગી અને ઉદિત રહેવાવાળો ગ્રહ છે. ક્ષિતિજના કારણે અથવા પૃથ્વી પોતાની ધરી પર ઘૂમતી રહેવાના કારણે જ આ ઉદિત અને ક્યાંક અસ્ત પામેલો દેખાય છે. યથાર્થમાં આ ભ્રમમાત્ર છે. સૂર્યોદય અને સૂર્યાસ્ત તો દષ્ટિથી દશ્ય અને અદશ્ય થઈ જવાના જ નામકરણ છે. વાસ્તવિકતા તો એ છે કે, એનો અસ્ત થતો જ નથી. એક સ્થાન પર સંધ્યા દેખાય છે. તો બીજા સ્થાને સૂર્યોદયનું દશ્ય દેખાય છે. સૂર્ય પોતાના માર્ગ પર ચાલતો રહી, પોતાની ગતિના આધારે દિવસ-રાત્રિને નાના મોટા કરતો રહે છે. એ જ્યારે મેષ અથવા તુલા રાશિમાં ભ્રમણ કરે છે ત્યારે દિવસ-રાત્રિ સમાન હોય છે. જ્યારે વૃષભ, મિથુન, કર્ક, સિંહ તથા કન્યા રાશિમાં સંક્રમણ કરે છે, ત્યારે પ્રતિમાસની રાત્રિમાં એક-એક ઘડી ઓછી થતી જાય છે. તથા દિવસમાં વૃદ્ધિ થતી રહે છે. આ સૂર્ય જ્યારે વૃશ્ચિક, ધન, મકર તથા મીન રાશિઓમાં ભ્રમણ કરે છે ત્યારે પ્રતિમાસ એક-એક ઘડી દિવસ ઘટતો જાય છે અને રાત્રિ વધતી જાય છે.

'जम्बुद्वीप प्रज्ञप्ति सूत्र' અનુસાર સૂર્યના પરિભ્રમણ કરવાના ૧૮૪ મંડળ છે અને મેરુપર્વતથી સૂર્યના આભ્યંતર મંડળ સુધી ૪૪૮૨૦ યોજનનું અંતર છે.

સૌરમંડલસ્થ અન્ય તમામ ગ્રહ તથા જ્યોતિપિંડોને આ સૂર્ય દ્વારા પ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય છે. આપણી પૃથ્વી પણ દિવસના સમયે એનાથી પ્રકાશિત થાય છે. રાત્રિના સમયે ચંદ્રમાની ચાંદનીનો જે પ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય છે. તે પ્રકાશન્તરથી સૂર્યનો જ પ્રકાશ છે.

સૂર્યને સમસ્ત જીવોનો આત્મા, સમસ્ત ગ્રહોનો મહાઅધિષ્ઠાતા અને રાજા તથા સર્વશક્તિમાન કહેવામાં આવ્યો છે. સૂર્યના દ્વારા જ દિશા, આકાશ, અંતરિક્ષ લોક, ભૂલોક, સ્વર્ગલોક, નરક, રસાતાલ તથા અન્ય લોક એકબીજાથી વિભાજિત થાય છે,. એ પોતાનાં કિરણો દ્વારા સ્વંગ, પૃથ્વી તથા અંતરિક્ષમાં સર્વમાં વ્યાપ્ત છે. આ કારણે જ એને સ્થાવર-જંગમ જગતનો પોષક, આત્મા તથા સ્વામી માનવામાં આવ્યો છે. યજુર્વેદમાં સૂર્યને માટે-

''आप्राद्यावा पृथिवी अन्तरिक्ष सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुषश्च'' કહેવાના મૂળમાં પણ આ જ ભાવના છે.

☆ સંકાન્તિ વિશે: સૂર્યના એક રાશિ પરના સંક્રમણકાળને 'સંક્રાન્તિ' કહેવામાં આવે છે, એક સંક્રાન્તિની અવિધ લગભગ ૩૦ દિવસની હોય છે. અર્થાત્ એક મહિના સુધી એ એક રાશિમાં સંચરણ કરે છે. આ રીતે એક વર્ષની બાર સંક્રાંતિ થાય છે. એની મિથુન, કન્યા, ધન તથા મીન.રાશિવાળી સંક્રાંતિઓને ષડશીત્યાયન, મેષ તથા તુલા રાશિવાળી સંક્રાન્તિને 'વિષુવ', વૃષભ, સિંહ, વૃશ્ચિક તથા કુંભ રાશિવાળી સંક્રાન્તિઓને 'વિષ્ણુપદ', કર્કરાશિવાળી સંક્રાન્તિને 'યામ્યાયન' તથા મકર રાશિવાળી સંક્રાન્તિને 'સૌમ્યાયન' તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. ઉત્તરાયનના સૂર્યમાં ચેષ્ટાબળની અધિકતા રહે છે. ''सप्तदोषं रविर्हन्याद्विशेषादुत्तरायणे" અનુસાર જો સૂર્ય ઉત્તરાયણમાં હોય તો એમાં સાત ગ્રહોના સાત દોષોને હનન કરવાની વિશેષ શક્તિ હોવાનું મનાય છે.

સામાન્ય રીતે સૂર્યસંક્રાન્તિના પ્રવૃત્તિકાળની પહેલી ૧૬ ઘડી તથા ૧૬ ઘડી પાછળનો સમય પુષ્ટ્યકાળ માનવામાં આવે છે. જો અર્ધરાત્રિ પહેલાં સૂર્યનું બીજી રાશિમાં સંક્રમણ હોય તો પાછલા દિવસના પરભાગમાં તથા અર્ધરાત્રિ બાદ હોય તો આગળના દિવસના પૂર્વભાગમાં પુષ્ટ્ય-કાળ માનવામાં આવે છે. જો ઠીક અર્ધરાત્રિના સમયે સંક્રાન્તિ પ્રવેશ થતો હોય તો પાછળના તથા આગળના બંને દિવસ પુષ્ટ્યકાળ હોય છે.

જો પૂર્વ પુણ્યકાળવાળી સંક્રાન્તિનો સમય જો બરાબર સૂર્યોદય સમયનો હોય તો તેટલી અગ્રિમ ઘડીઓનો પુણ્યકાળ માનવામાં આવે છે. કારણ કે, રાત્રિનો સમય પુણ્યકાળ માટે વર્જિત છે. પુણ્યકાળમાં પોતાની શક્તિ અનુસાર દાન, પુણ્ય, ઈશ્વરારાધન, જપ, શ્રાદ્ધ, હોમ આદિ કૃત્યો કરવાં જોઈએ. પુણ્યકાળમાં કરેલાં શુભકાર્યોનું ફળ અધિક હોય છે.

☼ વિશિષ્ટ પરિચય: નિસર્ગ બળમાં સૂર્ય સર્વ ગ્રહોમાં બળવાન માનવામાં આવે છે. આ સર્વોચ્ય, સ્વરાશિ, દૃષ્ટિકોણ, હોરા, રિવવાર, નવાંશ, ઉત્તરાયન, દિવસનો મધ્યભાગ, રાત્રિનો પ્રવેશકાળ, મિત્રનો નવાંશક તથા લગ્નથી દશમ ભાવમાં સદૈવ બળવાન રહે છે. આ ઉર્ધ્વ દૃષ્ટિવાળો દિગ્બળશાળી ગ્રહ છે. એની પહેલી દૃ રાશિઓમાં સ્થિત ગ્રહ અધોમુખી તથા પાછળની દૃ રાશિઓમાં સ્થિત રહેનારા ગ્રહ ઊર્ધ્વમુખી હોય છે, જો કે તેઓ સુખ અને ધન આપનારા મનાય છે.

સૂર્યની સ્વરાશિ 'સિંહ' છે. આ મેષ રાશિમાં ઉચ્ચસ્થ, તુલા રાશિમાં નીચસ્થ તથા સિંહ રાશિમાં મૂળ ત્રિકોણસ્થ થાય છે.

ચંદ્રમા, મંગળ તથા બૃહસ્પતિ- આ ત્રણે ગ્રહ સૂર્યના નૈસર્ગિક મિત્ર છે. શુક્ર તથા શનિ શત્રુ છે. બુધ સાથે સમભાવમાં રહે છે. શનિની માફક રાહુ તથા કેતુ પણ એના શત્રુ માનવામાં આવે છે.

સૂર્ય જન્મકુંડળીમાં જે ભાવમાં બેઠો હોય ત્યાંથી ત્રીજા તથા દશમા ભાવને એક પાદ દેષ્ટિથી તથા નવમ ભાવને દ્વિપાદ દેષ્ટિથી, ચતુર્થ તથા અષ્ટમ ભાવને ત્રિપાદ દેષ્ટિથી તથા સપ્તમ ભાવને પૂર્ણ દેષ્ટિથી જુએ છે.

કૃતિકા, ઉત્તરા ફાલ્ગુની તથા ઉત્તરાષાઢા સૂર્યના નક્ષત્ર છે.

સૂર્ય જાતકના જીવન પર ઘણું કરીને ૨૨ થી ૨૪ વર્ષની ઉંમરે પોતાનું શુભ અથવા અશુભ ફળ પ્રદર્શિત કરે છે.

#### 🌣 રાશિગત પ્રભાવ:

. અહીં સૂર્યના રાશિગત પ્રભાવનો સંક્ષિપ્ત ઉલ્લેખ માત્ર કરવામાં આવ્યો છે. જે નીચે મુજબ છે.

મેષ:- સૂર્ય મેષ રાશિમાં હોય તો જાતક ગૌર વર્ણ, શૂરવીર, બુદ્ધિમાન, ઐશ્વર્યશાળી, ધૈર્યવાન, સાહસી, મહત્ત્વાકાંક્ષી, અલ્પ સંતતિવાન, સ્વાભિમાની, ખ્યાતનામ, અધિકાર સંપન્ન તથા સ્ત્રીઓથી પ્રભાવિત નહિ થનારો થાય છે.

વૃષભ:- સૂર્ય વૃષભ રાશિમાં હોય તો જાતક ગાયનવાદનમાં કુશળ, આત્મ વિશ્વાસુ, સ્રીની શત્રુતાથી મુક્ત, સુગંધિત વસ્તુઓ અથવા વસાદિના વ્યવસાય દ્વારા આજીવિકા પ્રાપ્ત કરનાર અને પારિવારિક કઠિન પરિસ્થિતિનો સામનો કરનાર થાય છે.

મિથુન :- સૂર્ય મિથુન રાશિમાં હોય તો જાતક ચતુર, સુભાષી, વિનમ્ર, અધ્યયનશીલ, બંધુ-બાંધવોની સહાયતાથી ઉન્નતિ કરનારો તથા જ્યોતિષ વિદ્યામાં રૂચિ રાખનારો થાય છે.

કર્ક: - સૂર્ય કર્ક રાશિમાં હોય તો જાતક નીતિજ્ઞ, મિતવ્યયી, ચંચળ, તીખો, સ્વભાવ, જળયાત્રાનો શોખીન તથા નિરુત્સાહી થાય છે.

સિંહ: – સિંહ રાશિગત સૂર્ય હોય તો જાતક તેજસ્વી, ઉગ્ર સ્વભાવનો, ઉદ્યમી, આત્મવિશ્વાસુ, સ્વાભિમાની, ઉદાર, આધ્યાત્મિક વિષયોમાં રસ લેનાર, વન-પર્વતોના ભ્રમણમાં પ્રસન્નતા તથા શક્તિશાળી મિત્રોની સહાયતાથી સન્માન પ્રાપ્ત કરનારો થાય છે.

ક્રુટ્યા: – સૂર્ય કન્યા રાશિમાં હોય તો જાત્તક તીવ્ર સ્મરણ શક્તિવાળો, તાર્કિક, ગણિતજ્ઞ, અનુશાસન પ્રિય, વૈજ્ઞાનિક, સંશોધક, ઇતિહાસજ્ઞ, કાવ્ય, લેખન અને ચિત્રકળાનો પ્રેમી, પારિવારિક ચિંતાઓથી ઘેરાયેલો તથા રોગગ્રસ્ત પત્નીવાળો થાય છે.

**તુલા:** - સૂર્ય તુલા રાશિમાં હોય તો જાતક અસ્થિર, કામુક, મલિન હૃદયનો, દુષ્ટાત્મા, અનુચિત કર્મ કરનારો, ઝઘડાખોર, દારૂડીયો, ચિંતાતુર, સીઓને કારણે મુશ્કેલી વેઠનારો, સંગીતપ્રેમી, પૈતૃક સંપત્તિ અને સન્માનને સુરક્ષિત રાખનારો થાય છે.

**વૃશ્ચિક**: – સૂર્ય વૃશ્ચિક રાશિમાં હોય તો જાતક ઉદ્યમી, સાહસિક, ચાલાક, કઠોર, ઉગ્ર સ્વભાવનો, શલ્ય ચિકિત્સા, જાસૂસી અથવા યાંત્રિક કાર્યોમાં અભિરુચિવાળો થાય છે.

ધન:- ધન રાશિગત સૂર્યના કારણે જાતક સંતોષી, સજ્જન, બુદ્ધિમાન, ધનવાન, ધાર્મિક, વ્યવહારકુશળ, નિષ્કપટ, ખ્યાતનામ, ઉત્સાહી, ભોગી, ઐશ્વર્યપૂર્ણ, શિલ્પજ્ઞ અથવા ચિકિત્સક અને પોતાની પત્ની સાથે વિચાર વિરોધ રાખનાર થાય છે.

મકર: - સૂર્ય મકર રાશિમાં હોય તો જાતક અત્યંત કૃપણ, અશાંત, આચરણહીન, કૃત્સિત કર્મ કરનાર, પારકા ધનથી દુઃખી, પોતાના કુટુંબનો વિરોધ કરનાર, કર્મશીલ, સાવધાન તથા વિનોદી સ્વભાવનો થાય છે.

કુંભ: - કુંભ રાશિગત સૂર્યવાળો નીચ કર્મ કરનાર, મલિન વેષધારી, પોતાના સ્વભાવથી દુઃખી, ભાગ્યહીન, ક્રાન્તિકારી વિચારવાળો, ગુઢવિદ્યાનો જાણનાર થાય છે.

મીન :- મીન રાશિમાં સૂર્ય હોય તો જાતક સિદ્ધાંતપ્રિય, ધાર્મિક, કળાપ્રેમી, શુદ્ધ ચિત્તવાળો, ધનવાન, સ્રીઓને પ્રિય, રત્નપારખુ, ધન અને પુત્રનું સુખ અલ્પ, સ્વજનોથી દુ:ખી, જળમાંથી ઉત્પન્ન થતી વસ્તુ, ખેતી અને વ્યાપારથી ધન પ્રાપ્ત કરનાર થાય છે. ☆ સૂર્ચનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ : જન્મકુંડળીમાં વિભિન્ન ભાવોમાં સ્થિત સૂર્ય પોતાના દોષિત પ્રભાવને નીચે મુજબ પ્રગટ કરે છે.

- (૧) જો સૂર્ય જન્મ નક્ષત્રનો સ્વામી હોય તો તે જાતકને માટે હાનિકારક હોય છે.
- (૨) જો સૂર્ય પોતાના નક્ષત્ર કૃત્તિકા, ઉત્તરાફાલ્ગુની, યા ઉત્તરાષાઢાને પૂર્ણદૃષ્ટિથી જોતો હોય તોપણ હાનિકારક છે.

- (3) સૂર્ય પોતાના સ્થાનથી અષ્ટમ સ્થાનમાં સ્થિત હોય તો જાતકને માટે હાનિકારક હોય છે.
- (૪) જો સૂર્ય લગ્નસ્થ હોય તો સ્ત્રી તથા સંતાનને કષ્ટકારક, અલ્પ સંતતિદાયક તથા જાતકને ક્રોધી, અલ્પકેશી, કૃશ શરીર વાળો અને પિત્ત-વાતનો રોગી બનાવે છે.
- (**u**) જો સૂર્ય બીજા ભાવમાં હોય તો જાતકની આંખોને નુકસાનકર્તા, ધનપ્રાપ્તિમાં અવરોધક, નોકરીમાં અને ક પ્રકારની કઠિનતા ઊભી કરનાર તથા જાતકને મુખરોગી, નેત્રરોગી, કર્ણરોગી અને દંતરોગી પણ બનાવે છે.
- (६) જો સૂર્ય તૃતીય ભાવસ્થ હોય તો જાતકના ભાઈઓ વિશેષ કરીને મોટા ભાઈને હાનિકારક હોય છે.
- (૭) જો સૂર્ય ચોથા ભાવમાં હોય તો બરાબર રાજભંગયોગનું નિર્માણ કરનારા તથા આજીવિકોપાર્જનમાં વિઘ્ન ઉપસ્થિત કરનાર સિદ્ધ થાય છે. એ જાતકને ચિંતાગ્રસ્ત પણ રાખે છે.
- (૮) જો સૂર્ય પાંચમા ભાવમાં હોય તો જાતક રોગી, જલદીથી ક્રોધ કરનાર, દુઃખી, વંચક અને અલ્પ સંતતિવાન હોય છે.
- (૯) જો સૂર્ય છકા ભાવમાં હોય તો જાતકના મામાને કષ્ટ થાય છે.
- (૧૦) જો સૂર્ય સપ્તમ ભાવમાં હોય તો જાતક ચિંતાયુક્ત, રાજ્ય દ્વારા અપમાનિત, કઠોર સ્વભાવવાળો તથા સીને માટે કલેશકારક હોય છે. આ ભાવમાં રહેલ સૂર્ય સ્વાસ્થ્યને હાનિકર્તા પણ હોય છે.
- (૧૧) જો સૂર્ય અષ્ટમ ભાવમાં હોય તો જાતક પિત્તરોગી, ચિંતાયુક્ત અને નિર્બૃદ્ધિ હોય છે.
- (૧૨) જો સૂર્ય અગિયારમા ભાવમાં હોય તો જાતક ઉદરરોગી, અલ્પ સંતતિવાન તથા સંતાન વિષયમાં ચિંતિત રહે છે.
- (**૧૩**) જો સૂર્ય બારમા ભાવમાં હોય તો જાતક ડાબી આંખનો રોગી, કૃશ-શરીર તથા આળસુ હોય છે.
- (૧૪) જો સૂર્ય ષટ્મેશ તથા અષ્ટમેશ થઈને પંચમ અથવા નવમ ભાવમાં બેઠો હોય તો જાતકને અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ થાય છે.

(૧૫) જો સૂર્ય લાભેશ (એકાદશેશ) અષ્ટમેશ અથવા દશમેશ થઈને ત્રિક સ્થાનમાં બેઠો હોય તો જાતકને આવક, લાભ, રાજ્ય, પિતા, વ્યવસાય, આયુષ્ય તથા શારીરિક સ્વાસ્થ્ય માટે હાનિકારક સિદ્ધ થાય છે તથા રોગ, દુર્ઘટના આદિનું કષ્ટ પણ આપે છે.



## ચંદ્રદેવતા



## चन्द्र कर्कटकंप्रभुः सितनिभश्चात्रेय गोत्रोद्भव-श्चाग्नेयश्चतुरस्र - वारुणमुखपोडप्युमाधीश्वरः ।

## षट् सप्तानि द्शैक - शोभनफल - शौरिः प्रियोडकींगुरुः स्वामी यामुनदेशजो हिमकरः कुर्यात् सदा मंगलम ॥

ચંદ્રના અન્ય નામ ચંદ્ર, સોમ, ઉડુપતિ, તારાપતિ, તારેશ, ગ્લો, હિમકર, શીતાંશુ માલી, ઇન્દ્ર, મૃગાંક, શીતઘુતિ, કલાધર, કલાનિધિ, દિજરાજ, મયંક, રાકેશ, રજનીશ, રજનીપતિ, શશિ, શશાંક, શશધર, સુધાકર, હિમાંશુ વગેરે નામ પણ છે.

'પદ્મપુરાણ' અનુસાર બ્રહ્માજીના પુત્ર મહર્ષિ અત્રિએ પિતાની આજ્ઞાનુસાર સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાના હેતુથી 'અનુત્તર' નામક તપ કર્યું. તપની સમાપ્તિ વખતે મહર્ષિની આંખોમાંથી પાણીનાં ટીપાં પડ્યાં. તે મહાપ્રકાશવાન અશ્રુકણોની પ્રભાથી સંપૂર્ણ જગત પ્રકાશિત થઈ ઊઠ્યું. તે સમયે દિશાઓએ સ્રી રૂપમાં ઉપસ્થિત થઈ તે જળને પુત્ર પ્રાપ્તિના ઉદ્દેશથી ગ્રહણ કર્યું. દિશાઓ દ્વારા પરિત્યક્ત તે ગર્ભને બ્રહ્માજીએ એક યુવાન પુરુષના રૂપમાં પરિવર્તિત કરી દીધો. ત્યાર પછી તે તરુણને તેઓ બ્રહ્મલોકમાં લઈ ગયા અને તેનું નામ 'ચંદ્રમા' રાખવામાં આવ્યું.

બ્રહ્મલોકમાં દેવતા, ગંધર્વ, ૠષિ, મુનિ, અપ્સરાઓ દારા તેની સ્તુતિ કરવામાં આવતાં ચંદ્રમાના તેજમાં વૃદ્ધિ થઈ જેના પ્રસારિત થવાથી પૃથ્વી પર અનેક પ્રકારની દિવ્ય વનસ્પતિઓની ઉત્પત્તિ થઈ.

ત્યાર પછી પ્રચેતાઓના પુત્ર દક્ષ પ્રજાપતિએ પોતાની ૨૭ કન્યાઓ ચંદ્રમાને પરણાવી. ઈન્દ્રલોકમાં રાજસૂય યજ્ઞ કરીને ચંદ્રમાએ મહાન ઐશ્વર્ય અને યશ પ્રાપ્ત કર્યો.

અન્ય એક પૌરાશિક ગાથા અનુસાર મનુ મહારાજની ત્રણ પુત્રીઓ પૈકી દેવહૃતિ નામક બીજી કન્યાનો વિવાહ બ્રહ્માના પુત્ર મહર્ષિ કર્દમ સાથે થયો. મહર્ષિ કર્દમ અને દેવહૃતિએ નવ કન્યાઓને જન્મ આપ્યો; તે પૈકી અનસૂયા નામની બીજી કન્યાનો વિવાહ મહર્ષિ અત્રિ સાથે થયો. કાલાન્તરે અનસૂયાના ગર્ભથી ત્રણ સંતાન થયા તેમાં એક દત્તાટત્રેય, બીજા દુર્વાસા અને ત્રીજા સોમ અથવા ચંદ્રમા. આમ ચંદ્રમા અત્રિસૂત તરીકે પણ ઓળખાય છે.

સૂર્ય પછી સૌરમંડળમાં બીજા નંબરનો ગ્રહ ચંદ્ર છે. જેનાથી સર્વલોક સામાન્ય રીતે પરિચિત છે. દિવસે સૂર્યનો તડકો સંપૂર્ણ જગતને પ્રકાશિત કરી હૂંક આપે છે. તો રાત્રિના સમયે ચંદ્રમાનાં શીતળ કિરણો સંસારમાં અમૃતમયી ચાંદની રેલાવે છે. આ પૃથ્વીનો ઉપગ્રહ છે. તથા પૃથ્વીની ફરતો રહેવા ઉપરાંત, પૃથ્વીની સાથે સૂર્યની પરિક્રમા પણ કરતો રહે છે.

કેટલાક વૈજ્ઞાનિકોના મતાનુસાર અન્ય ગ્રહોની માફક ચંદ્રમાની ઉત્પત્તિ સૂર્યથી જ થઈ છે. એવો પણ એક મત છે કે, ચંદ્રમા પૃથ્વીનો જ એક ભાગ છે, જે કાલાન્તરમાં પોતાની ગુરુત્વાકર્ષણની શક્તિનો ત્યાગ કરીને પૃથ્વીથી અલગ થઈને નભોમંડળમાં એક ગ્રહના રૂપમાં નિરંતર પૃથ્વીની પરિક્રમા કરતો રહે છે.

પૌરાણિક મતાનુસાર સૂર્યરશ્મિઓથી એક લાખ યોજનની ઊંચાઈ પર ચંદ્રમાની સ્થિતિ છે. ચંદ્રમા અત્યંત તીવ્ર ગતિથી ચાલનારો ગ્રહ છે. એટલે તે સૂર્યના એક વર્ષના માર્ગ અર્થાત્ રાશિચક્રને એક માસમાં પૂર્ણ કરે છે. એ ૨૧૮૦ માઈલ પ્રતિ કલાકે ગતિ કરીને ૨૭ દિવસ, ૭ કલાક, ૪૩ મિનિટ તથા ૧૧ સેકન્ડ અર્થાત્ ૨૭ ૧/૩ દિવસમાં સૌર મંડળની પરિક્રમા કરી લે છે. એક રાશિ પર લગભગ ૨ ૧/૨ દિવસ સંચરણ કરે છે.

સૂર્ય તથા ચંદ્ર જ્યારે પરસ્પર ૬ રાશિના અંતર પર આવે છે તે સમયે પૂર્ણિમા (પૂનમ) થાય છે. તેના પ્રભાવથી સમુદ્રમાં ભરતી-ઓટ આવે છે.

'જમ્બુદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિસૂત્ર' મુજબ આકાશમાં કુલ ૧૫ ચંદ્ર મંડળ છે. તેમાં સૌથી અંદરના ચંદ્ર મંડળથી સૌથી બહારનું ચંદ્ર મંડળ ૫૧૩ યોજન દૂર અંતરે 'અબાધા' કહેવામાં આવે છે. પ્રત્યેક ચંદ્ર મંડળની લંબાઈ પહોળાઈ ૫૬/૬૧ યોજન છે, આથી ત્રણ ગણી પરિવિ છે તથા ૨૮/૬૧ યોજન જાડો છે.

સમસ્ત ગ્રહોમાં સૂર્ય તથા ચંદ્રમાને રાજાની પદવી આપવામાં આવી છે. આમ જ્યોતિષમાં ચંદ્રમાને સ્ત્રી ગ્રહ અને સૂર્યની અર્ધાંગનાના રૂપમાં સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે. 'चन्द्रमा मनसोजातः' અનુસાર તે કાળપુરુષના મન તરીકે જાણીતો છે. અર્થાત્ ચંદ્રમા મન અને અંતઃકરણનું પ્રતિક છે.

ફલિત જ્યોતિષમાં પ્રયુક્ત ચંદ્રમા ભૌગોલિક ચંદ્રમાથી સર્વથા ભિન્ન પ્રકારનો છે. ગ્રહણમાં જે ચંદ્રમાં કારણરૂપ બને છે તે નિત્ય ષોડશ કલાત્મક છે. તે ચંદ્રમા અમાવાસ્યાના દિવસે પણ મૃત નથી બનતો. તે ચંદ્રમાને પિતૃગણોનું નિવાસસ્થાન માનવામાં આવે છે. જ્યોતિષમાં જે ચંદ્રમા સંબંધી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે, તેને સૂર્યનું પ્રતિબિંબ માત્ર જ કહી શકાય છે.

હરિવંશ હરિ. પર્વમાં જણાવ્યા મુજબ દક્ષ પ્રજાપતિની અશ્વિની, ભરણી આદિ સત્તાવીશ કન્યાઓ જે ચંદ્ર સાથે પરણાવવામાં આવેલી તે ૨૭ નક્ષત્રોના રૂપમાં માનવામાં આવે છે. આ સર્વ પત્નીઓ શીલ અને સૌંદર્યસંપન્ન તથા પતિવ્રતા છે. આ નક્ષત્રો સાથે પરિક્રમા કરતા એવા ચંદ્રમા દેવતા સર્વ પ્રાણીઓનું પોષ્ણ કરવાની સાથો સાથ પર્વ, સંધિઓ અને વિભિન્ન માસોના વિભાગ કર્યા કરે છે.

મહાભારતમાં લખ્યું છે કે- પૂર્ણિમાના ચંદ્રોદય સમયે તાંબાના વાસણમાં મધુમિશ્રિત પકવાનને જો ચંદ્રદેવને અર્પણ કરવામાં આવે તો એનાથી એની તૃપ્તિ તો થઈ જાય છે, સાથે જ આદિત્ય, વિશ્વદેવ, અશ્વિનીકુમાર, મરુદ્ગણ અને વાયુદેવ પણ પ્રસન્ન અને તૃપ્ત થાય છે.

વર્ણ:- ચંદ્ર દેવતાનો વર્ણ શ્વેત છે.

વાહન :- એનું વાહન રથ છે. રથમાં ત્રણ ચક્ર હોય છે. રથમાં દસ ઘોડાઓ જોડેલા છે. બધા ઘોડાઓ દિવ્ય, અનુપમ અને મનની સમાન વેગવાન હોય છે. એના નેત્ર અને કાન પણ શ્વેત છે. એ સ્વયં શંખની સમાન ઉજ્જવલ છે. (મત્સ્યપુરાણ ૧૨૬/૪૭-૫૦).

પરિવાર: - ચંદ્રદેવની નક્ષત્ર નામવાળી અશ્વિની, ભરણી આદિ સત્તાવીશ પત્નીઓ છે. તારાથી ઉત્પન્ન થયેલ બુધ એ ચંદ્રનો પુત્ર છે.

પ્રતિમાનું સ્વરૂપ: - ચંદ્રદેવ ગૌર વર્લના છે. એના વસ્ત્ર, અશ્વ અને રથ બધું જ શ્વેત છે. એના એક હાથમાં ગદા અને બીજા હાથમાં વરદમુદ્રા છે.

### 🜣 यंद्रना अधिदेवता :

ઉમા પરાશક્તિ અને પરબ્રહ્મ છે. પરબ્રહ્મ રુચિના ભેદથી ક્યારેક શક્તિના રૂપમાં ઉપાસિત થાય છે અને ક્યારેક શક્તિમાનના રૂપમાં શક્તિ અને શક્તિમાનમાં કોઈ પારમાર્થિક ભેદ હોતો નથી. જળ અને તરંગોની માફક બંનેમાં આરોપિત ભેદ હોય છે.

માતા ઉમા ચંદ્રના અધિદેવતા છે. તે સત્, ચિત્ત્ અને આનંદસ્વરૂપ છે. આનંદ રસરૂપ હોય છે અને આનંદનું ઉલ્લાસન પ્રેમમાં થાય છે. જેથી માતા ઉમા પ્રેમરૂપા છે.

જે રીતે શકત્યાશ્રય લોકહિતના માટે અવતાર ધારણ કરે છે, તે રીતે શક્તિ પણ સતી, પાર્વતી આદિ રૂપમાં અવતાર લે છે. એ ધ્યાનમાં રાખવું જરૂરી છે કે, અવતારી રૂપમાં જે એનું સત્, ચિત્, આનંદરૂપ હોય છે, તે રૂપ અવતાર વિગ્રહમાં પણ હોય છે. અસ્થિ-માંસ-ચર્મ કોઈપણ પ્રાકૃતિક પદાર્થનો એક કણ પણ અવતાર શરીરમાં હોતો નથી. પરબ્રહ્મનું આ માતૃ સ્વરૂપ અસીમ મમતામય અને અસીમ કરણામય હોય છે.

ઉમાનું ધ્યાન આ પ્રમાણે છે.

अक्षसूत्र च कमलं दर्पणं च कमण्डलुम् ।
 उमा विभर्ति हस्तेषु पूजिता त्रिदशैरपि ॥ (श्रीतत्त्वनिधि)

- માતા ઉમા પોતાના હાથોમાં રુદ્રાક્ષમાળા, કમળ, દર્પણ અને કમંડળ ધારણ કરે છે. તથા સમસ્ત દેવતાઓ દ્વારા પૂજિત છે.

## 🜣 ચંદ્રના પ્રત્યધિદેવતા (અબ્દેવી-અપ્):

પોતાના ભક્તોને આનંદ આપવા માટે અબ્દેવી અનેક રૂપો ધારણ કરે છે. એક રૂપમાં તે ઇન્દ્ર આદિ દેવતાઓના સ્થાનમાં પહોંચી જઈ તેમનું પ્રિયકાર્ય સંપન્ન કરે છે. તે વર્ષોનું મુખ્ય સાધન છે. વરુણ, સોમ આદિદેવતા જળની હાજરીને કારણે જ અન્નથી આનંદિત થઈ શકે છે. એનું ધ્યાન આ રીતે કરવું જોઈએ.

आपः स्त्रीरूपधारिण्यः श्वेता मकरवाहनाः । दधानाः पाशकलेशौ मुक्ताभरण भूषिताः ॥ (श्रीतत्त्वनिधि)

- અબ્દેવી સીના રૂપમાં વિરાજમાન રહે છે, એનો વર્ણ શ્વેત છે, મગર એનું વાહન છે, એના એક હાથમાં પાશ તથા બીજા હાથમાં કળશ છે. મોતીથી બનેલા અલંકારોથી તે અલંકૃત રહે છે.

## 🜣 यंद्र विशे विशिष्ट भाहिती :

પુરાણોમાં સાગર-મંથનની કથાની અંતર્ગત એવો ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે કે, મંથન ક્રિયાની ફળશ્રુતિ રૂપે સાગરમાંથી ચૌદ (૧૪) રત્નો (વિશિષ્ટ વસ્તુઓ)ની પ્રાપ્તિ થઈ તેમાં એક ચંદ્ર પણ હતો. રત્નોની યોગ્ય વહેંચણી થતાં ચંદ્રમાને શિવજીએ પોતાના મસ્તક પર ધારણ કર્યો હતો, કારણ કે, તેઓ હળાહળ વિષનું પાન કરી ચૂક્યા હતા, જેના સમુદ્રમાંથી નીકળતાં જ દેવ-દાનવ સમુદાય ત્રાહિ-ત્રાહિ પોકારી ઊઠ્યો. ચંદ્રમાના કિરણમાં શીતળતા હતી, અને શિવજીએ કંઠમાં વિષ ધારણ કર્યું હોવાથી તે સંતાપ અનુભવી રહ્યા હતા. એટલે પોતાની જટાઓમાં ચંદ્રમાને સ્થાપિત કરીને તેમણે તેનાં શીતળ કિરણોથી વિષજન્ય ગરમીનું શમન કર્યું. નવગ્રહોમાં ચંદ્રમાનું સ્થાન મહત્ત્વપૂર્ણ છે. તેના સૌંદર્ય અને શીતળતાની સર્વત્ર પ્રશંસા થાય છે.

પૃથ્વીને આધાર માનીને જો આકાશની અવસ્થિતિની કલ્પના કરવામાં આવે તો, તે ચંદ્રમાની સ્થિતિ અગ્નિ ખૂણામાં માની શકાય. આ રીતે ચંદ્રમાને આગ્નેયદિશામાં સ્થાન પ્રાપ્ત છે.

ચંદ્રમાની સ્વરાશિ કર્ક છે. આ વૃષભરાશિમાં ઉચ્ચસ્થ અને મૂળત્રિકોણસ્થ તથા વૃશ્ચિક રાશિમાં નીચસ્થ હોય છે.

સૂર્યની માંફક ચંદ્રમા પણ સદામાર્ગી તથા ઉદિત રહે છે. કૃષ્ણ પક્ષની તેરસ તથા ચૌદશના રોજ તેને 'વૃદ્ધ' અમાવાસ્યાએ 'મૃત' તથા શુક્લ પક્ષની પ્રતિપદાએ 'બાલ' માનવામાં આવે છે. એટલે એ ચાર તિથિઓ શુભ કર્મો માટે ત્યાજ્ય માનવામાં આવી છે.

શુક્લપક્ષની અગિયારસથી કૃષ્ણપક્ષની પાંચમ સુધી 'પૂર્શચંદ્ર', કૃષ્ણપક્ષની અગિયારસથી શુક્લપક્ષી પાંચમ સુધી 'ક્ષીણચંદ્ર' તથા કૃષ્ણપક્ષની છઠથી કૃષ્ણપક્ષની દશમ સુધી તથા શુક્લપક્ષની છઠથી શુક્લપક્ષની દશમ સુધી 'મધ્યમચંદ્ર' માનવામાં આવે છે. પૂર્ણ ચંદ્ર શુભ∕તથા ક્ષીણ ચંદ્ર અશુભ છે.

સૂર્ય તથા બુધ એ બંને ગ્રહો ચંદ્રમાના નૈસર્ગિક મિત્ર છે. રાહુ તથા કેતુ શત્રુ છે. મંગળ, શુક્ર તથા શનિથી સમભાવ રાખે છે. કર્ક તથા વૃષભરાશિમાં પોતાનો દિવસ (સોમવાર), હોરા, દ્રેષ્કાણ, નવમાંશ, રાશ્યન્તમાં શુભ ગ્રહોથી દેષ્ટ, રાત્રિમાં, ચતુર્થ ભાવમાં તથા દક્ષિણાયનમાં એ બળવાન થાય છે.

કક્ષસંધિથી અતિરિક્ત બધી જગ્યાએ પૂર્ણ બિંબ તથા બળવાન ચંદ્રમા રાજયોગકારક કહેવામાં આવ્યો છે.

ચંદ્રમાં જન્મકુંડળીમાં જે ભાવમાં બેઠો હોય ત્યાંથી તૃતીય, તથા દશમ ભાવને એક પાદ- દષ્ટિથી પંચમ તથા નવમ ભાવને દ્વિપાદ દષ્ટિથી, ચતુર્થ તથા અષ્ટમભાવને ત્રિપાદ દષ્ટિથી તથા સપ્તમ ભાવને પૂર્ણ દષ્ટિથી જુએ છે.

☆ ચંદ્રનું આધિપત્ય: મનુષ્ય શરીરમાં ગળાથી હૃદય સુધી, અંડકોશ, ગર્ભ તથા ઇડાનાડી પર અધિકાર ક્ષેત્ર છે. નેત્રરોગ, આલસ્ય, પાંડુદોષ, જલદોષ, પીનસરોગ, માનસિક વિકાર, મૂત્રક્ચ્છ, સ્રીસંસર્ગજન્યરોગ, તથા ગાંઠ આદિ રોગોનો પ્રતિનિધિ છે. ચંદ્રની અશુભ સ્થિતિમાં આ રોગ દોષ વિકારોનું થવું સંભવિત છે.

ચંદ્રમાનું મન, અંતઃકરણ, મનોભાવ, સંવેદન, માનસિક સ્થિતિ, સુખ સંપત્તિ, શારીરિક સ્વાસ્થ્ય, મસ્ત, રક્ત રાજાની પ્રસન્નતા, માતા-પિતાની સંપત્તિ, કોમળતા, દયાળુતા, બાહ્યસ્વભાવ, હાવભાવ, પાડ-પાડોશ, કલ્પના શક્તિ, સહાનુભૂતિ, દેશપ્રેમ, ગૃહસ્થ-પ્રેમ, સૌંદર્ય તથા જ્યોતિષ વિદ્યા પર આધિપત્ય માનવામાં આવે છે.

એને જળ, મોતી, કૃષિ, શ્વેત વસ્ત્ર, ચાંદી, પુષ્પ, ચોખા, સાકર, શેરડી, મધ, મીઠું, શ્વેત વસ્ત્ર, સીના આશ્રયથી લાભ, માતા નેતૃત્વ, વ્યક્તિગત કાર્ય, પારિવારિક જીવન, નાવિક, ભ્રમણશીલ, સાહસી વ્યક્તિ, બાળકો તથા રાજભક્તિનો અધિપતિ માનવામાં આવે છે. એને ચતુર્થ ભાવનો કારક માનવામાં આવે છે. બળવાન ચંદ્રમા ચતુર્થ ભાવમાં પોતાનું પૂર્ણ ફળ આપે છે.

☆ ૨ાશિગત પ્રભાવ : અહીં ચંદ્રમાનો રાશિગત પ્રભાવ સંક્ષેપમાં જણાવવામાં આવ્યો છે. વધુ માટે અન્ય જ્યોતિષ ગ્રંથોનું અધ્યયન જરૂરી છે.

મેષ :- ચંદ્રમા મેષ રાશિમાં હોય તો જાતક તામ્રવર્ણ, અસ્થિર મતિ, ચંચળ સ્વભાવ, અલ્પભોજી, આત્મવિશ્વાસ રહિત, શીઘ્ર પ્રસન્ન થનાર, સ્વમાની, સત્તાલાલચું, પાણીથી ડરનારો, શુભ પ્રભાવમાં સુંદર સ્વરૂપ, ઘૂંઘરાળા વાળ, આકર્ષક નેત્ર, વિનમ્ર, ઉદાર તથા ભ્રમણ પ્રિય હોય છે. એના મસ્તકમાં વિચારોનું આવાગમન થતું જ રહે છે.

વૃષભ :- જન્મ કુંડળીમાં ચંદ્રમા વૃષભરાશિમાં હોય તો જાતક ઉદાર, શુદ્ધ દૃદય, ગંભીર, સન્માનિત, કુશળ, સુશાસક, સંપત્તિવાન, વિખ્યતિ, સુંદરીઓમાં પ્રિય, સંતતિવાન, કન્યા સંતતિ વધુ, અધિક મિત્રવાળો, વ્યવહાર કુશળ, સહિષ્ણુ, કલાકાર,

ભાવુક, સૌંદર્યપ્રિય, યાત્રા પ્રિય, પ્રેમી, મહત્ત્વાકાંક્ષી, ધગશવાળો, ઉદ્દેશ્યની સિદ્ધિ માટે નિરન્તર પરિશ્રમ કરનાર, વૃદ્ધાવસ્થા અને યુવાવસ્થામાં સુખ પ્રાપ્ત કરનાર થાય છે. વૃષભનો ચંદ્રમા પીડિત હોય તો કંઠરોગની સંભાવના રહે છે.

મિથુન :- મિથુન રાશિનો ચંદ્રમા જાતકને વિદ્વાન, શાંત સ્વભાવનો કામકળા કુશળ, અસાવધાન, વિનોદી, જ્ઞાનપિપાસુ, અભિનય, લેખન, સંપાદન, હાસ્ય, વ્યંગ આદિ કોઈ કળામાં પ્રવીણ બનાવે છે. નવીન વિષયોનું ચિંતન કરનાર અને મિત્રોની સહાયતા મેળવનાર થાય છે. વધુ પડતી વાચાળતાને કારણે ક્યારેક અપયશને પાત્ર પણ ઠરે છે.

55 :- કર્કનો ચંદ્રમા જાતકને શુદ્ધ ચિત્ત, સાધુસ્વભાવ, શીલવાન, પ્રકૃતિ પ્રેમી, યાત્રાપ્રેમી, કાવ્યપ્રેમી, ધનવાન, આદર્શવાદી, ભાવુક, સ્નેહી, સહાનુભૂતિપૂર્ણ, શાંત, સુશીલ, દયાળુ તથા ત્યાગી પ્રકૃતિનો બનાવે છે. પરંતુ ક્યારેક છિદ્રાન્વેષી, ચીડિયો, દુઃશીલ તથા ઉત્તેજિત પણ થાય છે.

સિંહ: - સિંહ રાશિસ્થ ચંદ્રમા હોય તો જાતક દાંતનો રોગી, ઉદર રોગી, કોધી, પરાક્રમી, ધૈર્યવાન, પરિશ્રમ, સુપ્રબંધક, માતૃભક્ત, એકાન્તપ્રેમી, બૌદ્ધિક અને સામાજિક દૃષ્ટિથી ઉન્નતિશીલ હોય છે. આત્મત્યાગની ભાવના સાથે તેમાં પોતાના સન્માનની રક્ષા કરવાની તથા બદલો લેવાની ભાવના રહે છે.

**કન્યા**: - ચંદ્રમા કન્યા રાશિનો હોય તો જાતક તીવ્ર સ્મરણ શક્તિવાળો, શરમાળ, બૌદ્ધિક રીતે સશક્ત, ધર્મભીરૂ, મધુરભાષી, સત્યવાદી, કન્યાસંતિત વધુ, ચંચળ સ્વભાવનો, પરદેશવાસી, સૂક્ષ્મ વિવેચક, સદૈવ અસંતુષ્ટ, ચિતાવાળો, કિશોરાવસ્થામાં રૂપ સજાવટ અને સીઓમાં વિશેષ પ્રિય પરંતુ ઉત્તરાવસ્થામાં વિરક્ત થઈ પોતાની ઉન્નતિ કરનારો થાય છે.

**તુલા :** – તુલા ચંદ્ર જાતક સીને વશ રહેનારો, દૂરદર્શી, કુટુંબનું હિત કરનારો, ક્રય-વિક્રય-કુશળ, રાજનિતિજ્ઞ, ગુણવાન, કાનૂનવેત્તા, વિદ્વાન, કલાકાર થાય છે. ક્યારેક નિર્ણય લેવામાં અસમર્થ તથા મતિ-વિભ્રમ-ગ્રસ્ત થાય છે.

વૃશ્ચિક: - વૃશ્ચિક રાશિના ચંદ્રવાળો જાતક મોટી આંખોવાળો, પહોળી છાતીવાળો, ગોળ જાંઘ વાળો, અતિ ચાલાક, ગુપ્ત પાપ કર્મ કરનારો, દુષ્ટ પાપકર્મીચિત્તવાળો, કુસંગી, નીચ અને વિષમ સ્વભાવનો, કિશોરાવસ્થાથી અનૈતિક આચરણ કરનાર, કામવાસનાથી પીડિત, બંધુ-બાંધવ રહિત, ક્લેશયુક્ત ગૃહજીવનવાળો, અનેક પ્રકારે રોગ અને આપત્તિઓથી ઘેરાયેલો રહે છે. પરંતુ આત્મનિગ્રહ કરવાથી જીવનમાં ઉન્નતિ કરી શકે છે. સ્રીજાતકની કુંડળીમાં વૃશ્ચિકનો ચંદ્રમા ગર્ભ અને પ્રસૂતિનું કષ્ટ સૂચવે છે.

ધન :- ધન રાશિના ચંદ્રવાળો જાતક પરોપકારી, સુવક્તા, દીર્ઘાયુ, વિદ્વાન, ઉપદેશક, લેખક, ચરિત્રવાન, યોગ્ય, સુંદર, કલાકાર, આત્મવિશ્વાસુ, જ્ઞાન-પિપાસુ, દાર્શનિક અને માનવતાવાદી થાય છે. તેની સ્ત્રી વર્ગ તરફથી સહાયતા તથા પૈતૃક ધનની પ્રાપ્તિ પણ થાય છે.

મકર: - ચંદ્રમા મકર રાશિમાં હોય તો જાતક દંભી, મિથ્યા આડંબરવાળો, નિર્લજ્જ, લોભી, સ્વાર્થી, લાલચુ, ઈર્ષાળુ, નિર્દય, અન્યાયી, બીજાની નિંદા કરવામાં પાવરધો, અગમ્યા સ્ત્રી સાથે ગમન કરનારો, સામાજિક સદ્ગુણોથી રહિત પરંતુ પોતાની મહત્ત્વાકાંક્ષાઓની પૂર્તિને માટે નિરન્તર પ્રયત્નશીલ શારીરિક અને માનસિક બળ બુદ્ધિથી સંપન્ન હોય છે. તે ન તો કોઈનો વિશ્વાસ કરે છે અને ન તો કોઈને પોતાના આત્મીય મિત્ર બનાવી શકે છે.

કુંભ :- કુંભ રાશ્વિનો ચંદ્રમા હોય તો જાતક લાંબા શરીરવાળો, વિચિત્ર બુદ્ધિ સંપન્ન, ગૂઢ વ્યક્તિત્વવાળો, કળાપ્રેમી, મિત્રોના વ્યવહારથી દુઃખી, પરદુઃખે દુઃખી, ઈર્ષ્યા અને સ્વાર્થની ભાવના રહિત, પરધન ભોગી, પરસ્રીભોગી, સિદ્ધાંત પ્રેમી, નીતિજ્ઞ, આદર્શવાદી અને સેવાપરાયણ થાય છે. આ રાશિની સ્રીઓ પુરુષવત્ આકારવાળી, મન, મસ્તક, તથા વ્યવહારકુશળ થાય છે.

भीज: - મીન રાશિના ચંદ્રવાળો જાતક ચંચળ ચિત્ત, શાસ્ત્રજ્ઞ, કીર્તિવાન, સંવેદનશીલ, ઉદાર, સુંદર, રૂપવાન, ધૈર્યવાન, અનેક યોજના કરનાર, આકસ્મિક ધનપ્રાપ્ત કરનાર, શત્રુજ્યી, પરધનભોગી, રત્નવ્યવસાયી, અલૌકિક કામનાઓવાળો થાય છે. વૃદ્ધાવસ્થામાં પરમાર્થ ચિંતન અને સાંસારિકતા તરફ ઉદાસીન બને છે.

## 🌣 यंद्रभानो होषपूर्ध प्रलाव :

જન્મકુંડળીમાં વિભિન્ન ભાવોમાં સ્થિત ચંદ્રમા પોતાનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ નીચે મુજંબ પ્રગટ કરે છે.

- વ. ચંદ્રમા સૂર્યની સાથે હોય તો ક્ષીણ થઈ જાય છે. આવું ચૌદશ-અમાવાસ્યાએ જન્મ હોય ત્યારે બને છે. આવો ક્ષીણ ચંદ્ર શુભફળ આપી શકતો નથી.
- 2. કેન્દ્રસ્થ ચંદ્ર પણ ક્ષીણ પ્રભાવવાળો હોય તે શુભ કળ આપતો નથી.
- સૂર્ય જે રાશિમાં હોય તેનાથી આગળની પાંચ રાશિઓમાંથી કોઈ રાશિમાં સ્થિત ચંદ્રમા ક્ષીણ મનાય છે તે પણ શુભ ફળમાં અવરોધક છે.
- ૪. જો ચંદ્રમા પોતાની રાશિથી છકા અથવા આઠમાં ભાવમાં હોય તો અશુભ કળ આપે છે.
- પ. જો ચંદ્રમા દ્વિતીયેશ બનીને મિથુન લગ્નમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- ξ. જો ચંદ્રમા રાહુ, કેતું અથવા શનિ પૈકી કોઈપણ એક અથવા અધિક ગ્રહોની સાથે બેઠો હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- જો ચંદ્રમા છકા, આઠમા કે બારમા ભાવમાં સ્થિત હોય તો અશુભ ફળકારક બને છે.
- ૮. કોઈપણ ભાવમાં વૃશ્ચિક રાશિનો ચંદ્રમા અશુભ ફળ આપનારો થાય છે.
- નીચ વક્રીગ્રહ સાથે અથવાં અસ્તગત ચંદ્રમા અશુભ થાય છે.
- qo. ચંદ્રમા સાથે બેઠેલો રાહુ ગ્રહણ યોગ કરતો હોય તો ચંદ્રમા અશુભ કળ આપેછે.
- ૧૧. ચંદ્રમા તૃતીય ભાવમાં હોય તો જાતક કફ રોગી થાય છે.
- **૧૨**. ચંદ્રમા છકા ભાવમાં જાતકને કફરોગી, નેત્રરોગી અને અલ્પાયુ બનાવે છે. બારમા ભાવમાં પણ ચંદ્ર આવું જ ફળ આપે છે.
- ૧૩. જો ચંદ્રમા પર રાહુ, કેતુ, શનિ અથવા મંગળ પૈકી કોઈ એકની દષ્ટિ હોય અથવા અધિક ગ્રહોની દષ્ટિ હોય તો અશુભકળ આપે છે.
- **૧૪.** જો ચંદ્રમા અષ્ટમભાવમાં હોય તો જાતક પ્રમેહરોગી તથા બંધનને કારણે દુઃખી થાય છે.
- વપ. જો ચંદ્રમા (ક) દિતીયેશ થઈને સપ્તમ ભાવમાં (ખ) પંચમેશ થઈને દિતીય ભાવમાં (ગ) પંચમેશ થઈને સપ્તમ ભાવમાં (ઘ) સપ્તમેશ થઈને બીજા ભાવમાં (ફ) સપ્તમેશ થઈને બારમા ભાવમાં (ચ) નવમેશ થઈને ચતુર્થ ભાવમાં (છ) નવમેશ થઈને બીજા ભાવમાં (જ) એકાદશેશ થઈને છકા ભાવમાં (ઝ) ચતુર્થેશ થઈને નવમા ભાવમાં (ટ) એકાદશેશ થઈને ચોથા ભાવમાં (ઠ) દશમેશ થઈને તૃતીય ભાવમાં બેઠો હોય તો તે જાતકને માટે અશુભ ફળકારક થાય છે.

**૧૬.** ચંદ્રમા જાતકને જીવનમાં ૨૪ વર્ષ સુધીમાં પોતાનું શુભ-અશુભ કળ પ્રદર્શિત કરે છે.

**૧૭**. કૃત્તિકા, ઉત્તરાફાલ્ગુની, આશ્લેષા, જ્યેષ્ઠા, ઉત્તરાષાઢા તથા રેવતી નક્ષત્ર પર ચંદ્રમા અશુભ ફળ આપે છે.

\* \* \*

મંગળદેવતા



भोमो दक्षिणदिक् - त्रिकोण - यमदिग् - विग्नेश्वरो स्त्कभः स्वामी वृश्चिक - मेपयोः सुरगुरुख्वार्कः शशी सौहदः । सोऽरिः षट्त्रिफल प्रदश्च वसुधा स्कन्दौ क्रमाद देवते भारद्वाज कुलोद्भवः क्षितिसुतः कुर्यात् सदा मंगलम् ॥

મંગળના અન્ય નામ ભાષ, અંગારક, ભૂસત, કુમા ધરાજ, કુરનેત્ર, રુધિર, વક, ક્ષિતિજ, આર, ભૂતનય, કુજ, મહીસુત, લોહિતાંગ, અવનિજ, ક્ષિતિનંદન વગેરે નામો વિખ્યાત છે.

વશાહ કલ્પની વાત છે. ભરવાન ઘરાહે રસાતાલથી પૃથ્વીનો ઉદ્ઘાર કરીને પોતાની કક્ષામાં સ્થાપિત કરી દીધી હતી. પૃથ્વીદેવીની ઉદ્ઘિગ્નતા મટી ગઈ હતી અને તે સ્વસ્થ થઈ ગઈ હતી. તેની ઇચ્છા ભગવાનને પતિરૂપમાં પામવાની હતી, તે સમયે ભગવાન વરાહનું તેજ કરોડો સૂર્યના જેવું અસહ્ય હતું. પૃથ્વીની અધિષ્ઠાત્રીદેવીની કામના પૂર્તિને માટે ભગવાન વરાહ પોતાના મનોરમ રૂપમાં આવ્યા અને પૃથ્વી દેવીની સાથે તેઓ દિવ્ય વર્ષ પર્યંત એકાંતમાં રહ્યા. આ પછી પુન: વરાહ-રૂપમાં આવીને પૃથ્વીદેવીનું પૂજન કર્યું. (બ્રહ્મવૈવર્ત પુ. ૨-૮-૨૯-૩૩). તે સમયે પૃથ્વીદેવી ગર્ભવતી થઈ ચૂકી હતી. તેમણે મંગળ નામક ગ્રહને જન્મ આપ્યો. (બ્રહ્મવૈવર્ત પુ. ૨-૮-૪૩) વિભિન્ન કલ્પોમાં મંગળ ગ્રહની ઉત્પત્તિની વિભિન્ન કથાઓ છે. આજ કાલ પૂજન પ્રયોગમાં એને ભારદાજ ગોત્રજ કહીને સંબોધવામાં આવે છે. આ કથા ગણેશપુરાણમાં આવે છે.

નવગ્રહ મંડળમાં મંગળને 'સેનાપતિ પદ' પ્રાપ્ત છે. એને 'યુદ્ધના દેવતા' પણ કહેવામાં આવે છે કેટલાક વિદ્વાનોના મતાનુસાર એ રોમાંચ (રોમહર્ષ - Romance)ના દેવતા પણ છે.

વર્ણ: – મંગળના ગ્રહનો વર્ણ લાલ છે. તાંબુ, પ્રવાલ અથવા અંગારાનો જ્વલંત લાલ વર્ણ, જે રીતે દેખાય છે. ઠીક તેવો જ વર્ણ મંગળનો છે.

વાહન :- મંગળ દેવતાનો રથ સુવર્ણ-નિર્મિત છે. લાલ રંગના ઘોડા એ રથમાં જોડેલા છે. રથ પર અગ્નિથી ઉત્પન્ન ધ્વજ લહેરાય છે. આ રથમાં બેસીને મંગળ દેવતા ક્યારેક સીધી, ક્યારેક વક્રગતિથી વિચરણ કરે છે. (મત્સ્ય પુ. ૧૨૭-૪-૫) ક્યાંક એનું વાહન મેષ (બકરો) બતાવવામાં આવેલ છે. (શ્રીતત્ત્વનિધિ)

#### 🌣 ध्याननुं स्वरूप :

મંગળદેવતાનું ધ્યાન આ પ્રકારે કરવું જોઈએ.

रक्तमाल्याम्बरधरः शक्तिशूलगदाधरः ।

चतुर्भुजः रक्तरोमा वरदः स्याद धरासुतः ॥ (मत्स्य पु. ९४-३)

- ભૂમિપુત્ર મંગળદેવતા ચતુર્ભુજ છે. એમના શરીરના રૂંવાડા લાલ છે. એના હાથોમાં ક્રમથી શક્તિ, ત્રિશૂળ, ગદા અને વરદમુદ્રા છે. તેમણે લાલ માળા અને લાલ વસ્ત્રોધારણ કરેલ છે.

વ્રતિવચાર: – મંગળગ્રહના પૂજનનો મોટો મહિમા છે. ભૌમવ્રતમાં તાડપત્ર પર ભૌમયંત્ર (મંગળ યંત્ર) લખીને મંગળની સુવર્ણમય પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠિત કરીને પૂજા કરવાનું વિધાન છે. મંગળ દેવતાનાં નામોનો પાઠ કરવાથી ૠણમાંથી મુક્તિ મળે છે. (પદ્મપુરાણ). મત્સ્ય પુરાણમાં બોત્તેરમા અધ્યાયમાં અંગારક વ્રતની વિધિ આપવામાં આવેલ છે. મંગળ જો વક્કગતિથી ન ચાલે તો એક એક રાશિને ત્રણ ત્રણ પક્ષ ભોગવતાં રહી બાર રાશિઓને પસાર કરે છે.

મંગળના અધિદેવતા (સ્કંદદેવતા): અગ્નિદેવતા ભગવાન શંકરની આઠ મૂર્તિઓ પૈકીની એક મૂર્તિ છે અને સ્વાહાદેવી ઉમાનું જ રૂપ છે. એનાથી જ સ્કંદ સ્વામીનો જન્મ થયો. (મહાભારત વન. ૩૧-૯-૨૯-૩૦)

સ્કંદનો જન્મ ચૈત્ર સુદ પડવાએ થયો અને ત્રીજને દિવસે શિશુ-રૂપમાં સ્પષ્ટ દેખાવા લાગ્યા. ચતુર્થીએ એટલા બળવાન થઈ ગયા કે, ભગવાન શંકરનું ધનુષ્ય તેમણે ઉઠાવી લીધું અને ઘોર ગર્જના કરી. ત્રણેય લોકમાં હાહાકાર મચી ગયો. એને સાંભળીને ચિત્ર અને ઐરાવત નામના બે હાથી દોડતા આવ્યા. કુમારે રમકડાની માફક તેને ઉઠાવી લીધા. આ પછી તેણે જોરદાર શંખ ફૂંક્યો અને બાણથી કોંચ પર્વત છેદી નાંખ્યો. સર્વ પર્વતો સ્કંદની શરણમાં આવ્યા અને તેમણે એની પૂજા કરી. ત્યારથી શુકલપક્ષની સ્કંદની પૂજા થવા લાગી.(મહાભારત વન. ૨૨૬). માતા સ્વાહાએ આવીને પોતાનો પરિચય સ્કંદને આપ્યો. કુમારે પણ માતાનું ઉચિત સન્માન કર્યું. એવામાં મહર્ષિ વિશ્વામિત્ર આવ્યા અને અમણે સ્કંદના જાતકર્મ-સંસ્કાર કર્યા. સ્તુતિ પણ કરી. પિતા અગ્નિદેવ પુત્રની દેખરેખ રાખવા લાગ્યા. (મહા. વનપર્વ.૨૨૬)

દેવરાજ ઇન્દ્રે કુમારને દેવતાઓના સેનાપતિ પદ પર અભિષિક્ત કર્યો. અભિષેકના અવસરે ભગવાન શંકર અને પાર્વતી માતાએ પધારી, ભગવાન શંકર પુત્રને વિશ્વકર્માએ બનાવેલી સોનાની દિવ્યમાળા આપી અને અગ્નિદેવતાએ કૂકડાના ચિલ્નથી અંકિત ધ્વજ પ્રદાન કર્યો. કુમારનાં શરીરમાં એક જન્મજાત એવું કવચ હતું, જે યુદ્ધના સમયે પ્રગટ થતું હતું. શક્તિ, ધર્મ, બળ, તેજ, શાંતિ, ઉન્નતિ, બ્રાહ્મણભક્તિ, અસમ્મોહ, શત્રુ-વિનાશ અને ભક્તો તથા વિશ્વની રક્ષા આદિ ગુણ સ્કંદ સ્વામીમાં જન્મની સાથે જ ઉત્પન્ન થયેલા હતા. (મહાભારત વન.૨૨૯-૨૫-૨૭)

અભિષેક પછી દેવરાજ ઇન્દ્રે દેવસેના (ષષ્ઠીદેવી)નો વિવાહ સ્કંદ સ્વામી સાથે કર્યો. છઠના દિવસે વિવાહ થયો, એટલે શુકલ પક્ષની છઠ મહાતિથિ માનવામાં આવે છે. (મહાભારત વન. ૨૨૯-૫૨) આગળ ચાલીને કુમાર કાર્તિકેયે એક જ

દિવસમાં ત્રણ લોકોને જીતી લીધા. તારકાસુરને એવું વરદાન મળ્યું હતું કે, સાત દિવસના શિશુ સિવાય તેને બીજું કોઈ મારી શકે નહિ, (પદ્મપુરાણ સૃષ્ટિ ૪૪-૬૭) સ્વામી કાર્તિકેયે તેનો પણ ઉદ્ધાર કર્યો.

સ્વાહાએ છ ૠષિ પત્નીઓના રૂપ ધારણ કરીને એને પાન કરાવ્યું, એટલે એને 'ષાણ્માતુર' કહે છે. (મહા. વન. ૨૨૫). આ છ ૠષિ પત્નીઓને કૃતિકાનક્ષત્ર બનાવીને અભિજિત નક્ષત્રના સ્થાન પર એમણે સ્થાપિત કર્યા. એટલે એને કાર્તિકેય કહે છે. (મહા. વન. ૨૨૧). સ્કંદકુમારે છ માતાઓની પ્રસન્નતાને માટે છ મુખ બનાવ્યા હતા. એટલે એ 'ષણ્મુખ' પણ કહેવાય છે. (મહાભારત વન. ૨૨૫-૧૮)

શ્રી તત્ત્વનિધિમાં એનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે દર્શાવ્યું છે.

कुमारः पण्मुखः कार्यः शिखिखण्ड विभूषणः । रक्ताम्बरधरो देवी मयूरवर वाहनः ॥

कुक्कुटश्र्व तथा घण्टा तस्य दक्षिणहस्तयोः । पताका वैजयन्ती स्याच्छक्ति कार्या च वामयोः ॥

કુમાર કાર્તિકેયની પ્રતિમા છ મુખવાળી, શિર મોરપંખયુક્ત, લાલ વસ્ત્રથી સુશોભિત તથા મયૂરવાહન પર આરૂઢ બનાવવી જોઈએ. તેના જમણા હાથમાં મરઘો તથા ઘંટા અને ડાબા હાથમાં વૈજ્યન્તી, પતાકા અને શક્તિ પ્રદર્શિત કરવી જોઈએ.

### 🌣 भंगणना प्रत्यधिहेवता (पृथ्वीहेवी) : -

સ્થાવર જંગમ સર્વની સ્થિતિનું કારણ પૃથ્વી છે. પૃથ્વી પર સર્વ કંઈ ઉત્પન્ન થાય છે અને પૃથ્વીમાં જ લીન થઈ જાય છે. એટલે પૃથ્વી સર્વનો આધાર છે. (મહા. લીષ્મપર્વ. ૪-૨૦) પૃથ્વીમાતા પર્વતોને સંભાળે છે, ઔષધિઓને ઉગાડે છે અને ધરતીને ઉર્વરા બનાવે છે. પૃથ્વીની અધિષ્ઠાત્રી પરમ સુંદરી દેવી છે. (બ્રહ્મ વૈવર્ત પુ. પ્રથમ ખંડ - ૮). આ ગૌરવર્ણા (અર્જુની) છે. (ૠક્. ૫-૮૪-૩). વરાહ કલ્પમાં પૃથ્વીદેવીની ષોડશોપચાર પૂજા કરી અને કહ્યું કે, મનુ, દેવતા, સિદ્ધ, માનવ એ સર્વ તમારી પૂજા કરશે. (બ્રહ્મ વૈવર્ત પુ. પ્રથમ ખંડ - ૮) પૃથ્વી દેવીએ સમય પર એક દિવ્ય પુત્રને જન્મ આપ્યો તે મંગળગ્રહ નામે વિખ્યાત થયો.

પૃથ્વીદેવી પરમાત્માથી અભિન્ન છે, એટલે એ માતા-પિતા, ભાઈ-બંધુ, મિત્ર સર્વ કંઈ છે. જો એનું યથાર્થ સ્વરૂપનું જ્ઞાન થઈ જાય તો સ્વર્ગ અને બ્રહ્મલોક સર્વ હસ્તગત થઈ જાય. (મહા. ભીષ્મ. ૯-૭૬) ભગવાન શ્રી કૃષ્ણએ પૃથ્વીદેવીને પૂછ્યું હતું કે, ગૃહસ્થ કયા કર્મના અનુષ્ઠાનથી પોતાના પાપોને ધોઈ શકે છે. ભગવતી પૃથ્વીએ બતાવ્યું હતું કે, બ્રાહ્મણોની સેવા સર્વથી ઉત્તમ ધર્મ છે. એનાથી ઐશ્વર્ય, કીર્તિ, અભ્યુદયની પ્રાપ્તિ થાય છે. તથા પાપતાપનો નાશ થઈ જાય છે. (મહા. અનુ. ૩૪-૨૧-૨૫) એની પ્રતિમાનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે છે.

शुक्लवर्णा मही कार्या दिव्याभरणभूषिता । चतुर्भुजा सौम्यवपुश्रवपडांशुसदृशाम्बरा ॥

रत्नपात्रं सस्यपात्रं पात्रमोषधि संयुतम् । पद्मं करे च कर्तव्यं भुवो यादवनन्दन ॥ दिशाजानां चतुर्णा सा कार्या पृष्टगता तथा ॥ (श्रीतत्त्वनिधि)

માતા પૃથ્વીનું વર્ણ શુકલ ગૌર છે. એ દિવ્ય અલંકારોથી અલંકૃત છે. એનું શરીર લાવણ્યથી મંડિત છે. એનાં વસ્ત્રોમાં સૂર્યના જેવી ચમક રહે છે, એના ચાર હાથ છે. ચાર હાથોમાં એકમાં રત્ન, બીજામાં સસ્ય (ધાન્યનો છોડ), ત્રીજામાં ઔષધિઓનું પાત્ર અને ચોથામાં કમળ છે.

### 🜣 મંગળ વિશે વિશિષ્ટ માહિતી :

પૃથ્વીના વાતાવરણની એમાં સમાનતા માનવામાં આવે છે. આ મંગળના ગ્રહમાં વાયુ તથા જળની ઉપસ્થિતિની કલ્પનાથી એનો પણ સ્વીકાર કરવામાં આવે છે કે, આ ગ્રહ પર બૌદ્ધિક પ્રાણીઓના જીવનનું અસ્તિત્વ સંભવ છે. અનેક વિદ્વાન મંગળ ગ્રહ પર સ્થિત પ્રાણીઓની પૃથ્વીવાસીઓની અપેક્ષાએ અધિક તીવ્ર બુદ્ધિ-શક્તિ-સંપન્ન માને છે. આ કારણે જ મંગળ ગ્રહના પ્રાણીઓની કલ્પના પર આધારિત રોમાંચક કથા-સાહિત્યનું પણ વિપુલ પ્રમાણમાં સર્જન કરવામાં આવ્યું છે.

મંગળ સૂર્ય-ચંદ્રની માફક સદામાર્ગી જ નથી રહેતો પરંતુ સમય પર અસ્ત, માર્ગી તથા વકી થતો રહે છે.

એની સ્વરાશિ મેષ તથા વૃશ્ચિક છે. એ મકર રાશિમાં ઉચ્ચસ્થ, કર્ક રાશિમાં નીચસ્થ તથા મેષ રાશિના ૧૨ અંશ સુધી મૂળ ત્રિકોણસ્થ માનવામાં આવે છે.

સૂર્ય, ચંદ્ર તથા ગુરુ આ ત્રણ ગ્રહ મંગળના નૈસર્ગિક મિત્ર છે. બુધ, રાહુ તથા કેતુ શત્રુ છે. શુક્ર અને શનિથી એ સમભાવ રાખે છે.

મંગળની ગણના અશુભ પાપગ્રહોમાં કરવામાં આવે છે. એ પૂર્વ દિશામાં ઉદિત અને પશ્ચિમ દિશામાં અસ્ત થાય છે. પ્રાચીન શાસ્ત્રકાર એને સત્વ, બળ તથા પરાક્રમનો પ્રતીક માને છે.

જન્મ કુંડળીમાં મંગળ જ્યાં બેઠો હોય ત્યાંથી તૃતીય તથા દસમ ભાવને એકપાદ દષ્ટિથી, પંચમ તથા નવમ ભાવને ત્રિપાદ દષ્ટિથી, પંચમ તથા ચતુર્થ, સપ્તમ અને અષ્ટમ ભાવને પૂર્ણ દષ્ટિથી જુએ છે. એની ત્રિપાદ દષ્ટિને માનવામાં આવતી નથી.

મૃગશીર્ષ, ધનિષ્ઠા તથા ચિત્રા મંગળનાં પોતાનાં નક્ષત્ર છે. એના દ્વારા તૃતીય ભાવ, રોગશત્રુ, ભૂમિ અને જાતિ સંબંધી વિશેષ વિચાર કરવો જોઈએ. મંગળ પોતાનો વાર (મંગળવાર), નવમાંશ, દ્રેષ્કાણ, વર્ગ, મીન, વૃશ્ચિક, કુંભ, મકર તથા મેષ રાશિ, રાત્રિ, કાળ, દક્ષિણદિશા, રાશિનો આગળનો ભાગ તથા દશમ ભાવમાં બળવાન થાય છે.

મંગળ ત્રીજા તથા છકા સ્થાનમાં બળવાન તથા બીજા સ્થાનમાં નિર્બળ થાય છે. દશમ સ્થાનમાં દિગ્બલી તથા ચંદ્રમાની સાથે રહેવાની ચેષ્ટાબલી માનવામાં આવે છે.

મંગળ ગુરુની સાથે સાત્ત્વિક, સૂર્ય સાથે રાજસ્ તથા બુધ સાથે શત્રુભાવ રાખે છે.

આ દક્ષિણ દિશાનો સ્વામી છે તથા લંકાથી કૃષ્ણ નદી પર્યંત એના પ્રભાવનું ક્ષેત્ર માનવામાં આવે છે. દેશપ્રેમ, સાહસ, સહિષ્ણુતા, ંઠિન પરિસ્થિતિઓ અને સમસ્યાઓને હલ કરવાની યોગ્યતા, ધૈર્ય તથા વિભિન્ન પ્રકારના ખતરાઓનો સામનો કરવામાં મંગળના બળાબળના આધાર પર વિચાર કરવામાં આવે છે.

આ ભાઈ તથા બહેનનો કારક છે. મંગળને કાળપુરુષનું પર ક્રમ માનવામાં આવે છે.

# 🜣 મંગળનું આધિપત્ય :

મનુષ્ય શરીરમાં પેટથી પીઠ સુધીનો ભાગ તથા નાક, કાન, ફેફસાં અને શારીરિક બળ એના અધિકાર ક્ષેત્રમાં આવે છે.

મંગળ કફ, ગરમી, શસ્ત્રઘાત, અગ્નિભય, ૠુણક્ષય, રક્તસાવ, રક્તવિકાર, જ્વર, પિત્ત, અંડવૃદ્ધિ, વ્રણ, ગ્રંથિ, શીતળા, ચર્મરોગ, પ્લેગ, સંક્રામક રોગ આદિનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. મંગળના અશુભ હોવાથી આવા રોગોની સંભાવના રહે છે.

આત્મવિશ્વાસ, ધૈર્ય, પરાક્રમ, સહિષ્ણુતા, સ્કૂર્તિ, તાજગી, બળ, ક્રોધ, ધૃણો, ઉત્તેજના, અસત્ય, પાશવિક પ્રકૃતિ, ખેલ, ક્રીડા, અનૈતિક પ્રેમ, શસ્ત્રવિદ્યા વગેરે ઉપરાંત મનોભિલાષા અને દઢતા ઉપર મંગળનું આધિપત્ય મનાય છે.

અગ્નિ કર્મ, યુદ્ધ ઉત્પાત, રક્તસ્રાવ, ભૂમિ, જાતિ, દુરાચરેણ, અનુશાસન-પ્રિયતા, શત્રુ, શસ્ત્ર સંચાલન, રાજનૈતિક નેતૃત્વ, પ્રશાસનિક યોગ્યતા, અધિકાર, અભાવ, ચૌર કર્મ, શલ્યોપચાર, શસ્ત્રનિર્માણ, પોલીસ, સેના, વૈજ્ઞાનિક અધ્યયન તથા અનુસંધાન, વિદ્યુત શક્તિ, તાંબુ, સુવર્ણ, માટી, કૃષિ, દૂરી, પ્રવાલ, કેસર, કસ્તૂરી, હરતાલ, મનસિલ, પારો, લાલ રંગની વસ્તુઓ અને ધાતુ આદિ પદાર્થો અને વિષયોનો અધિપતિ મંગળ ગ્રહ છે.

#### 🜣 મંગળની પ્રભાવાવધિ :

મંગળ કોઈપણ રાશિમાં પહોંચવાના આઠ દિવસ પહેલાં ફળ આપવાની શરૂઆત કરી દે છે. રાશિભ્રમણના પ્રથમ આઠ દિવસ જ આના ગોચર ફળના માનવામાં આવે છે. મુકદ્દમા, ઝઘડા આદિ મામલાઓમાં મંગળનું બળ મુખ્ય માનવામાં આવે છે.

મુખ્યરૂપમાં મંગળ ઘણું કરીને ૨૮-૩૨ની અવસ્થામાં જાતકના જીવનમાં શુભ અથવા અશભ પ્રભાવ પ્રકટ કરે છે.

#### 🜣 મંગળનો રાશિગત પ્રભાવ :

મંગળનો રાશિગત પ્રભાવ સંક્ષેપમાં નીચે મુજબ છે.

મેષ :- મેષ રાશિમાં મંગળ હોય તો જાતક અધિકારી, સેનાપતિ, વ્યવસાયી, સાહસિક, ઓજસ્વી, સાવધાન, ચતુર, ચંચળ અને શીધ્ર ક્રોધી બને છે.

**વૃષભ :** - વૃષભ રાશિના મંગળવાળો જાતક ક્રુર સ્વભાવનો, સિદ્ધાંતહીન, કઠોર હૃદયનો, બળવાન, શત્રુવાળો, પ્રવાસી, જાદુગર, પરસ્ત્રીગમન, ધનવાન પત્નીવાળો, સીને વશ થનારો અને શૃંગાર પ્રિય થાય છે.

મિયુન :- જેને મંગળ મિયુન રાશિનો હોય તે જાતક બુર્દ્ધિમાન, પરોપકારી, શ્રેષ્ઠવક્તા, નિર્ભય, દૂરદર્શી, ત્વરિત નિર્ણય લેનાર, સંગીતપ્રિય, કૃપણ અને મિત્ર વગરનો થાય છે.

કર્ક: - જે વ્યક્તિની કુંડળીમાં કર્ક રાશિનો મંગળ હોય તે જાતક કઠોર, ચપળમતિ, ડરપોક, માતાથી દુઃખી, દુસ્સાહસી, ચોર સ્વભાવનો, ચિકિત્સક, ખેડૂત, શત્રુ દ્વારા હાનિ તથા અસંતુષ્ટ જીવન વિતાવનારો ગૃહસ્થ હોય છે.

સિંહ: - સિંહ મંગળ જાતક પરિશ્રમી, ઉદાર, ઉગ્ર સ્વભાવનો, કરજ પાલનમાં તત્પર, ગૂઢજ્ઞાની, ગણિતજ્ઞ, સ્વતંત્રચેતા તથા અનેક શત્રુઓવાળો થાય છે.

ક્રન્યા: – મંગળ કન્યા રાશિનો હોય તો તે જાતક આત્મવિશ્વાસ, અહંકારી. નિરાશાવાદી, સાંસારિક કાર્યોમાં કુશળ, શિલ્પજ્ઞ, મિત્રોથી દુઃખી તથા પોતાનામાં અસંતુષ્ટ હોય છે.

**તુલા**: – મંગળ તુલા રાશિમાં હોય તેવો જાતક મહત્ત્વાકાંક્ષી, સાહસી, દૂરદર્શી, દંભી, દુષ્ટ-પ્રકૃતિ, બુદ્ધિમાન, કળાપ્રિય, પરસ્રીગામી, વ્યવસાય બુદ્ધિ સંપન્ન તથા વ્યવસાયી હોય છે.

વૃશ્ચિક: - મંગળ પોતાની વૃશ્ચિક રાશિમાં હોય ત્યારે જાતક વિજયી, ચતુર, કૂટનીતિજ્ઞ, ચંચળ, ઉગ્ર સ્વભાવનો, દુર્જન, ચોરી કરવામાં પાવરધો, વ્યવહારકુશળ, વ્યવસાયી અથવા રાજકીય સેવા કરનારો થાય છે.

ધન: - જેની કુંડળીમાં મંગળ ધનરાશિનો હોય તે જાતક નિર્ભય, સાહસી, સ્પષ્ટવાદી, ઉદાર, અશાંત, રાજનિતિજ્ઞ, ભ્રમણપ્રિય, અલ્પસંતતિવાન, અધિક શત્રુઓવાળો, અનેક સ્રીઓનો સંપર્ક રાખનારો, સ્વપરાક્રમી અને પરિશ્રમે ભાગ્યોન્નતિ કરનારો થાય છે.

મકર: - મકરરાશિના મંગળવાળો જાતક પ્રસિદ્ધ વીર, પરાક્રમી, સાહસિક, ચતુર, તીવ્ર બુદ્ધિશાળી, પ્રભાવી, વિખ્યાત, નિતીજ્ઞ, મહત્ત્વાકાંક્ષી, ધનવાન, પુત્રવાન, શસ્ત્ર સંચાલક, ઉચ્ચાધિકારી, દાની તથા ગુપ્ત શત્રુઓથી પીડિત થાય છે.

**કુંભ**: – મંગળ કુંભ રાશિમાં હોય તેવો જાતક કૃપણ, ક્રૂર, અસત્યવાદી, તાર્કિક, દાર્શનિક, નિર્ધન, અનેક રીતે દુઃખી, નિર્ણય લેવામાં ઉતાવળો, નૈતિક પ્રેમી અને સાર્વજનિક કાર્યો કરનારો થાય છે.

**મીન**: – મીન રાશિમાં મંગળ બેઠો હોય તો જાતકને બુદ્ધિમાન, મીતવ્યયી, કામી, અશાંત, ગુપ્ત: શત્રુઓથી દુઃખી, સાવધાન અને પ્રેમ સંબંધમાં મુશ્કેલી ઉઠાવનારો બનાવે છે.

### 🌣 भंगणनो होषपूर्ध प्रलाव :

જન્મકુંડળીના વિભિન્ન ભાવોમાં સ્થિત મંગળનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ નીચે મુજબ છે.

- **૧**. જો મંગળ કોઈપણ ભાવમાં બેસીને લગ્ન, ચતુર્થ, પંચમ, સપ્તમ, નવમ, દશમ અથવા એકાદશ ભાવ પર દેષ્ટિ કરતો હોય તો અશુભ ફળકારક થાય છે.
- ૨. જો મંગળ ચંદ્રમા, રાહુ અથવા શનિની સાથે હોય તો અશુભ હોય છે.
- 3. જો જન્મ કુંડળીમાં મંગળ વકી અથવા અસ્તનો હોય અશુભ ફળકારક હોય છે.
- ૪. જો મંગળ શત્રુગ્રહોની વચ્ચે બેઠો હોય તો અશુભ થાય છે.
- ેપ. જો મંગળ છકા, આઠમા અથવા બારમા ભાવમાં બેઠો હોય તો અશુભ થાય છે.
- ફ. જો મંગળ અષ્ટમેશ અથવા ષષ્ઠેશની સાથે અથવા એનાથી દષ્ટ હોય તો અશુભ થાય છે.

- જો મંગળ શુભ ભાવોનો સ્વામી થઈને શત્રુ રાશિમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળકારક હોય છે.
- ૮. દશમ ભાવમાં મંગળ વાળો જાતક સંતાનકષ્ટ ભોગવે છે.
- c. અગિયારમા ભાવમાં મંગળવાળો જાતક ક્રોધી, દંભી તથા ઝઘડાળુ સ્વભાવનો થાય છે.
- **૧૦.** બારમા ભાવમાં મંગળ સ્ત્રી-નાશક, નેત્રરોગી, પાપી, મૂર્ખ, ઝઘડાળુ, ઉગ્ર સ્વભાવનો, ૠણી અને નીચ પ્રકૃતિનો બનાવે છે.
- **૧૧**. લગ્નસ્થ મંગળ જાતકને ક્રૂર તથા ગુપ્તરોગી બનાવે છે. એવી વ્યક્તિ લોહ આદિ ધાતુના શસ્ત્રાદિક અથવા વ્રણજન્ય કષ્ટને ભોગવે છે.
- **૧૨.** બીજા ભાવમાં મંગળ જાતકને ધનહીન, નેત્રરોગી, ચર્મરોગી, કૌટુંબિક કલેશવાળો બનાવે છે.
- **૧૩**. ત્રીજા ભાવમાં મંગળ ભાઈઓ સાથે વિરોધ કરાવે છે અથવા ભાઈને કષ્ટકારક થાય છે.
- **૧૪.** ચોથા ભાવનો મંગળ જાતક માતૃસુખહીન તથા પત્નીને રોગી બનાવે છે. જાતકને અગ્નિભય, અલ્પમૃત્યુ કે અપમૃત્યુનો ભોગ બનાવે છે. આવી વ્યક્તિ બંધુ વિરોધી પણ થાય છે.
- **૧૫**. પાંચમા ભાવનો મંગળ જાતકને કૃશ શરીરવાળો, ઉદરરોગી, ગુપ્તાંગરોગી, વ્યસની તથા સંતતિકલેશવાળો બનાવે છે.
- **૧૬**. છકા સ્થાનનો મંગળ જાતકને ૠણી, ક્રોધી, ચર્મરોગી તથા રક્તવિકાર, વ્રણ આદિ વ્યાધિઓથી દુઃખી બનાવે છે.
- **૧૭**. સાતમા ભાવમાં મંગળ જાતકને સી દુઃખી, કટુભાષી, ઘાતકી, નિર્ધન તથા ધન-નાશક બનાવે છે. આ જાતકની પત્ની માટે અશુભ હોય છે.
- **૧૮.** આઠમા ભાવમાં મંગળ જાતકને વ્યસની, દારૂડિયો, ઉન્મત્ત તથા વ્યાધિગ્રસ્ત બનાવે છે. આવી વ્યક્તિને ધનની ચિંતા, નેત્રરોગ, રક્તવિકાર, શસ્ત્ર અને ચોરનો ભય આપે છે.

**૧૯**. નવમા ભાવમાં મંગળ જાતકને દ્વેષી, ક્રોધી, અહંકારી, ભાતૃવિરોધી તથા ઇર્ષાળુ બનાવે છે.

20. જો મંગળ (ક) લગ્નેશ થઈને છકા ભાવમાં (ખ) દ્વિતીયેશ થઈને સપ્તમ અથવા નવમ ભાવમાં (ગ) તૃતિયેશ થઈને દશમા ભાવમાં (ઘ) યતુર્થેશ થઈને નવમ અથવા એકાદશ ભાવમાં (ઙ) પંચમેશ થઈને દસમ અથવા દ્વાદશ ભાવમાં (ચ) સપ્તમેશ થઈને દ્વાદશ ભાવમાં (ચ) સપ્તમેશ થઈને દ્વાદશ ભાવમાં અથવા યતુર્થ ભાવમાં તથા (જ) એકાદશેશ થઈને યતુર્થ અથવા છકા ભાવમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળકારક હોય છે.

# 🜣 વર–કન્યાની કુંડળીમાં મંગળદોષ :

વરની કુંડળીમાં મંગળનો દોષ પાઘડીએ મંગળ અને કન્યાની કુંડળીમાં મંગળનો દોષ ઘાટડીયે મંગળ કહેવાય. આ મંગળના દોષની વાત સાંભળતાં બધાને ગભરામણ કે, દુઃખ થાય છે. કુંડળીમાં મંગળના દોષ અને ગુણ બંને હોય છે. આ વિષય ખૂબ જ વિસ્તૃત છે. ઉપરછલ્લી કુંડળી જોવાથી ગેરમાર્ગે દોરાવું પડે, તે માટે આ દોષને વિશાળ દેષ્ટિથી અવલોકન કરવાની જરૂર છે.

મંગળ, શિન, રાહુ, કેતુ, સૂર્ય આ પાંચ ગ્રહ ક્રૂર છે. લગ્નથી બીજું સ્થાન ક્રુટુંબ સ્થાન કહેવાય છે. પત્ની કુટુંબમાં પ્રધાન કેન્દ્રિય સ્તંભ છે. જો કેન્દ્રિય સ્તંભ તૂટી જાય તો શામિયાણો પડી જાય છે. એ જ રીતે પત્ની નાશ પામે તો કુટુંબની ઉન્નિત કેવી રીતે થશે? વંશવેલો કેવી રીતે પાંગરશે? ચોથું સ્થાન સુખ સ્થાન છે. ઘરનો વિચાર પણ ચોથા સ્થાન પરથી થાય છે. ગૃહિણી-ઘરવાળી જ ન રહે તો ઘર કેવું? ચોથા સ્થાનમાં મંગળ ઘરના સુખને નષ્ટ કરે છે. સાતમું પત્નીનું સ્થાન, આઠમું (લિંગમૂળથી ગુદાવધિ આઠમો ભાવ હોય છે.) આ ભાગનો સંબંધ પત્ની સાથે સ્પષ્ટ છે. વધુ વ્યાખ્યાની જરૂર નથી. પત્નીની કુંડળીમાં પતિનો આ સ્થાનથી સંબંધ સુસ્પષ્ટ છે. વિવરણ વ્યર્થ છે તથા બારમા સ્થાનને શયનનું માનવામાં આવે છે. શૈયાનું પરમસુખ કાંતા (પત્ની) છે. બારમા સ્થાનનો મંગળ શયન સુખની હાનિ કરે છે. આ કારણે પાંચ સ્થાનોમાં ક્રૂર ગ્રહ મંગળ, શિન, રાહુ, કેતુ કે, સૂર્ય જે સ્થાનમાં હોય તે ભાવ સંબંધિત સુખમાં ખામી લાવે છે. એનો વિચાર જન્મકુંડળી, ચંદ્રકુંડળી (ચંદ્રમા જે રાશિમાં હોય તેને લગ્ન માનીને) તથા શુક્રથી (શુક્ર 'કામ'નો અધિષ્ઠાતા છે, સાતમા ભાવનો કારક છે. એટલા માટે વૈવાહિક સુખ વિચારમાં શુકનું મહત્ત્વ છે.) વિચાર કરવો જોઈએ.

મંગળના મારકત્વ બાબતમાં શ્લોક આ પ્રમાણે છે :

लग्ने-व्यये च पाताले - जामित्रे - चाष्टमे कुजे । कन्या भतृ विनाशाय भर्ता कन्या विनाशकः ॥

જે કુંડળીમાં લગ્ન, ચતુર્થ, સપ્તમ, અષ્ટમ યા વ્યય (બારમા) સ્થાનમાં મંગળ છે તે કન્યાના પતિનું મૃત્યુ થાય છે અને તે પતિની પત્નીનું મૃત્યુ થાય છે. આ યોગના અપવાદ પણ છે. લગ્નમાં મેષ, ચોથા સ્થાનમાં વૃશ્ચિક, સાતમામાં મકર, આઠમામાં કર્ક તથા વ્યય (બારમા)માં ધનરાશિ હોય તો આ મંગળ વૈધવ્ય અથવા દિભાર્ય યોગ કરતો નથી.

કન્યાની કુંડળીમાં પતિનો વિચાર કરતી વખતે સૂર્ય અને મંગળ, આ બે ગ્રહોનો વિચાર કરવો જોઈએ, સૂર્યની સ્થિતિથી પતિનું બળ, ઉંમર, શિક્ષણ, દિશા અને પ્રેમ જેવા વિષયોનો વિચાર કરવો જોઈએ. મંગળની સ્થિતિથી પતિનું આયુષ્ય, ઉત્સાહ, સામર્થ્ય, ઈજ્જત, વ્યવસાય, ઉન્નિતિ, આદિનો વિચાર કરવો જોઈએ. સૂર્ય-શનિથી દૂષિત હોય તો પતિ વધુ ઉંમરનો, દુર્બળ, રોગી, નિર્દય, દુષ્ટ મેળે છે. આવો પાશ્ચાત્ય જ્યોતિષિઓનો મત છે. જ્યોતીષી સ્વ.હ. કાટવેના મત પ્રમાણે આવી સ્થિતિમાં વિવાહ (લગ્ન) મોડા થાય છે. પચાસ જગ્યાએ પ્રયત્ન કર્યા પછી સંબંધ પાકો થાય છે. વિવાહના સમયે પિતા દરિદ્રી હોય છે. અથવા તેના મૃત્યુ બાદ વિવાહ થાય છે. પરંતુ પતિ તરુણ હોય છે અને પ્રેમપૂર્વક રહે છે. વિવાહ બાદ પિતાની પ્રગતિ થાય છે. મંગળ શનિ દ્વારા દૂષિત હોય તો એમાં યુતિ, કેન્દ્ર, દ્વિદદિશ અથવા પ્રતિયોગ હોય, યા મંગળથી ચોથે, આઠમે, બારમે શનિ હોય તો અશુભ કળ મળે છે. વિધવા થવું, પતિથી વિભક્ત થવું, સંતિ ન થવી આદિ કળ મળે છે. સંતિ નહિ થાય તો પણ સંપત્તિ મળે છે. પુત્ર થતાં જ દેવાળું નીકળે છે. નોકરી છૂટી જાય છે. સસ્પેન્ડ થાય છે. લાંચ-રુશવતના અપરાધમાં કસાય છે અને આત્મહત્યા અથવા દેશત્યાગનો વિચાર કરવા લાગે છે.

જ્યારે જન્મસ્થ મંગળ પરથી ગોચર શનિનું ભ્રમણ થાય છે ત્યારે આ ફળ મળે છે. પતિ બુદ્ધિમાન, કળાકુશળ, ઉત્સાહી હોવા છતાં પણ કંઈ કરી શકતો નથી. પ૦મા વર્ષ સુધી સ્થિરતા પ્રાપ્ત થતી નથી, આવી કન્યાના લગ્ન બાદ પતિ બીજું લગ્ન કરી શકે છે. સૌક આવ્યા પછી ભાગ્યોદય થાય છે.

લગ્નાદિ પાંચ સ્થાનોથી અન્ય સ્થાનોમાં મંગળ હોય તો બાધક માનવામાં આવતો નથી પરંતુ શનિ દ્વારા દૂષિત હોય તો તે સ્થાનોમાં પણ આવાં અશુભ ફળ મળે છે.

જે કન્યાની કંડળીમાં શનિ-મંગળનો અશભ યોગ છે. અથવા ચોથા સ્થાનમાં શનિ છે અથવા ધન, ચોથા યા સાતમામાં પાપગ્રહ છે. તેનાં લગ્ન નથી થતાં, અથવા થાય તોપણ સંસાર સખ મળતું નથી. અથવા વૈધવ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. આવી કન્યાના વરની કંડળીમાં શક અને શનિનો અશભ યોગ હોવો જોઈએ. યુતિ, પ્રતિયુતિ અથવા દ્વિદ્દાક યોગ હોવો જોઈએ. આ બંનેનું જીવન ગરીબીમાં પરંત સમાધાનપૂર્વક વીતશે. જેવી રીતે કન્યાની કંડળીમાં મંગળ દૂષિત હોય તો પતિ પર અનિષ્ટ પરિણામ આવે છે. તેવી રીતે પતિની કુંડળીમાં શુક્ર દૂષિત હોય તો પત્ની પર અનિષ્ટ પરિણામ હોય છે. એટલા માટે આવા બંને અશુભ યોગો ભેગા આવવાથી સુખમય જીવન વીતે છે. એટલે લગ્ન બાબતમાં કેવળ મંગળ ઉપર આધાર ન રહેવો જોઈએ. સુર્ય અને શનિના સંબંધ જોવા જરૂરી છે. વર અને કન્યાની જન્મ પત્રિકાઓનો વિચાર અલગ અલગ કરવો જોઈએ. આયુષ્યનો વિચાર મુખ્યત્વે કરવો જરૂરી છે. મંગળ દોષનો નિર્ણય કરીએ તે પહેલાં મંગળ કયા સ્થાનમાં છે. કઈ રાશિમાં છે, કયા સ્થાનનો માલિક છે, કયા ગ્રહ સાથે યુતિમાં છે તથા ગ્રહની દૃષ્ટિમાં છે. તથા સાતમા સ્થાને મંગળ કઈ રાશિનો છે તથા સાતમા સ્થાનનો માલિક કયો ગ્રહ કઈ રાશિમાં છે. વગેરે તપાસીને દોષ જોઈ શકાય. નીચેના મુદ્દાઓ દર્શાવેલ હકીકતો ધ્યાનમાં લઈ મંગળના દોષનો નિર્ણય લેવો જોઈએ.

- (૧) લગ્નમાં મેષ, ચોથામાં વૃશ્ચિક, સાતમામાં મકર, આઠમામાં કર્ક તથા બારમામાં ધનરાશિ હોય તો આ મંગળ વૈધવ્ય યોગ તથા દિભાર્યયોગ કરતો નથી.
- (૨) જન્મ સમયે જન્મલગ્નથી યા ચંદ્રલગ્નથી સાતમા સ્થાનમાં શુભગ્રહ હોય અથવા સાતમા ભાવનો સ્વામી બેઠો હોય તો દોષ થતો નથી.
- (3) જો મંગળ સ્વક્ષેત્રી બંનેની કુંડળીમાં હોય તો ભૌમદોષ થતો નથી.
- (૪) વરકન્યા બંનેમાં એકમાં મંગળનો દીષ હોય અને બીજાના લગ્નથી સાતમે, લગ્નથી ચોથે, આઠમે અને બારમે શનિ રહે તો મંગળ દોષ નથી થતો. આ રીતે રાહુ કેતુના રહેવાથી પણ મંગળ દોષ થતો નથી.
- (૫) કેન્દ્રમાં અથવા ત્રિકોણમાં શુભગ્રહ હોય અને ૩,૬,૧૧માં પાપગ્રહ હોય તો દોષ નથી. સપ્તમાધીશ સાતમે હોય તો દોષ દૂર થાય છે.

- (ફ) જો શનિદેવ એક, ચાર, સાત, આઠ અને બારમા સ્થાનમાં હોય તો મંગળનો દોષ ટકતો નથી.
- (૭) મંગળ અસ્તનો હોય તથા વકી હોય તો મંગળનો દોષ રહેતો નથી.
- (૮) વર-કન્યાની મિત્ર રાશિ હોય તથા ૩૦થી વધારે ગુણ મળે તો મંગળ દોષ નાબૂદ થાય છે.
- (૯) પુરુષ અને સ્રીની કુંડળીમાં મંગળ હોય ત્યાં જ એકબીજાની કુંડળીમાં પાપગ્રહ શનિ, મંગળ, રાહુ, કેતુ હોય તો દોષ લાગતો નથી.
- (૧૦) બળવાન ગુરુ, શુક્ર કેન્દ્રમાં હોય, જેવા કે ગુરુ, કર્ક, ધન, મીનનો તથા શુક્ર, વૃષભ, તુલા તથા મીનનો હોય તો કુજદોષ લાગતો નથી.
- (૧૧) જો પુરુષની કુંડળીમાં છકા, સાતમા, આઠમા સ્થાનમાં મંગળ, રાહુ, શનિ હોય તો સીની કુડળીમાં મંગળનો દોષ રહેતો નથી.
- (૧૨) જો પુરુષ અને સ્રીની બંને કુંડળીમાં મંગળ હોય તો દોષ રહેતો નથી.
- (43) જો જન્મ કુંડળીમાં પહેલા સ્થાનમાં મિથુન કે કન્યાનો, ચોથા સ્થાનમાં મેષ તથા વૃશ્ચિકનો, સાતમામાં કર્ક તથા મકરરાશિનો, આઠમામાં ધન તથા મીનનો, બારમા સ્થાને મંગળ હોય તેની અસર નાબૂદ થાય છે.
- (૧૪) કર્ક તથા સિંહ લગ્નમાં મંગળ કેન્દ્ર તથા ત્રિકોણમાં રાજયોગ કારક છે. આનાથી દોષ લાગતો નથી.
- (૧૫) સિંહ તથા કુંભરાશિનો મંગળ દોષને સામાન્ય બનાવે છે.
- (૧૬) ચંદ્ર-મંગળની યુતિ તથા શુક્ર-મંગળની યુતિ એક, ચાર, સાત, આઠ તથા બારમા સ્થાને મંગળ દોષને સામાન્ય બનાવે છે.
- (૧૭) મંગળ-ગુરુની યુતિ હોય તથા દૃષ્ટિ હોય તથા ગુરુ કેન્દ્રમાં પહેલા, ચોથા, સાતમા અને દશમા સ્થાનમાં હોય તો મંગળદોષ રહેતો નથી.
- (૧૮) જ્યારે ગુરુ તથા શુક્ર નીચના હોય તો મંગળના દોષમાં વધારો કરે છે.

- (૧૯) સાતમા સ્થાનમાં અશુભ ગ્રહ હોય અને મંગળની દૃષ્ટિ હોય તો તે પણ કષ્ટદાયક મનાય છે.
- (૨૦) નીચના મંગળ સાથે રાહુ તથા શનિની દેષ્ટિ તથા યુતિ અશુભ ગણાય છે.
- (૨૧) સાતમાનો માલિક અશુભ હોય, દષ્ટિદોષ હોય, શત્રુ સ્થાનમાં હોય, નીચનો હોય, કારક હોય તો મંગળ કરતાં વધુ દોષ થાય છે.



બુધદેવતા



सौम्योदङ् - मुख पीतवर्ण मगधश्चात्रेय-गोत्रोद्भवो बाणेशानदिशः सुह्रच्छनिभृगुः शत्रुः सदा शीतगुः । कन्या युग्मपतिर्दशाष्ट-चतुरः षड्नेत्रकः शोभनो विष्णुः पौरुषदेवते शशिसुतः कुर्यात् सदा मंगलम् ॥

બુધ દેવતાના પિતાનું નામ ચંદ્રમા અને માતાનું નામ તારા છે. (અથવેવેદ પ/૭/૨) બ્રહ્માએ એનું નામ બુધ એટલા માટે રાખ્યું કે, એની બુદ્ધિ બહુ જ ગંભીર છે. (શ્રીમદ ભાગવત ૯/૧૪/૧૪). એ બધા શાસ્ત્રોમાં પારંગત, હસ્તી શાસ્ત્રનો પ્રવર્તક, સૂર્ય સમાન તેજસ્વી અને ચંદ્રમા સમાન કાન્તિમાન છે. (મત્સ્યપુરાણ ૨૪/૧-૨) બ્રહ્માએ બ્રહ્મર્યિઓની સાથે બુધદેવતાને ભૂતળના રાજ્ય પર અભિષિક્ત કર્યો અને ગ્રહ પણ બનાવી દીધો.

(भत्स्य पु. २४/१०)

બુધનો વિવાહ શ્રાદ્ધદેવ મનુની પુત્રી ઈલાની સાથે થયો. ઈલાથી પુરૂરવા નામના વિખ્યાત ધર્માત્મા પુત્રનો જન્મ થયો. તેમણે ૧૦૭ થી અધિક અશ્વમેઘ યજ્ઞ કર્યા હતા. આ રીતે ચંદ્રવંશનો વિસ્તાર થતો ચાલ્યો.

બુધ ઘણું કરીને મંગળ જ કરનારો છે. પરંતુ જ્યારે એ સૂર્યની ગતિનું ઉલ્લંઘન કરે છે ત્યારે આંધી-પાણી અને દુષ્કાળનો ભય પ્રાપ્ત થાય છે.

એક ગ્રીક કથા અનુસાર ગ્રહમંડળનો રાજા સૂર્યએ ચંદ્રપુત્ર રાજકુમાર બુધને સુરગુરુ બૃહસ્પતિનો દૂત નિયુક્ત કરીને તેને વક્તૃત્વ શક્તિ તથા ઊડવાની શક્તિ અને ગતિ પ્રદાન કરી છે. તથા બુદ્ધિ, આરોગ્ય, કાયાકલ્પ તથા પુનર્જીવન આપનારો માન્યો છે.

નવગ્રહ મંડળમાં બુધને 'રાજકુમાર'નું પદ આપવામાં આવેલ છે. તે બુદ્ધિનો અધિષ્ઠાતા છે. એ સમય-સમય પર અસ્ત, માર્ગી, તથા વકી થતો રહે છે.

વર્ણ: - બુધનો વર્ણ કરેણના ફૂલ જેવો પીળો છે. (મત્સ્ય પુ. ૯૪/૪.) અન્ય મતે બુધનો રંગ દુર્વા (દરોઈ)ના જેવો લીલો છે.

વાહન :- બુધ દેવતાનો રથ શ્વેત અને પ્રકાશથી દીપ્ત છે. એમાં વાયુના સમાન વેગવાળા પીળા રંગના દસ ઘોડા જોડેલા છે. તેમનાં નામ - શ્વેત, પિશંગ, સારંગ, નીલ, પીત, વિલોહિત, કૃષ્ણ, હરિત, પૃષ અને પૃષ્ણિ છે. (મત્સ્ય પુ. ૧૨૭/૧૦૩) સિંહ પર એની સવારી છે. (મત્સ્ય પુ. ૯૪/૪)

### 🌣 जुधनुं ध्यानः

### पितमाल्याम्बरिधरः कर्णिकारसमद्युतिः ।

खड्गचर्मगदापाणिः सिंहस्थो बरद बुधः ॥ (मतस्य पु. ६४/४)

- બુધ પીળા રંગની પુષ્પમાળા અને વસ ધારણ કરે છે. તેમની શરીર ક્રાન્તિ કરેણના ફૂલ જેવી છે. તે પોતાના ચાર હાથોમાં ક્રમશઃ તલવાર, ઢાલ, ગદા અને વરદ મુદ્રા ધારણ કરી. સિંહ ઉપર સવારી કરે છે.

☆ બુધના અધિદેવતા (વિષ્યુ): અપ્રત્યેક બ્રહ્માંડના સંચાલક ત્રણ દેવતા
હોય છે. પરબ્રહ્મ પરમાત્મા ત્રિદેવના રૂપમાં અવતાર ધારણ કરે છે.

ભગવાન વિષ્ણુ બુધના અધિદેવતા અને પ્રત્યધિદેવતા છે. ઐત્તરેય બ્રાહ્મણમાં બધા દેવતામાં વિષ્ણુને શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવ્યા છે. (ઐત. વ્રા. ૧/૧) આ વાતને સમર્થન આપતાં મહાભારતમાં કહ્યું છે કે-'વાસુદેવ મહાન છે અને સર્વ દેવતાઓના દેવતા છે, એનાથી વધીને કોઈ નથી.'(ભીષ્મ. ૬૭/૨) વિષ્ણુ ભગવાન સર્વભૂતમય છે અને સર્વના આત્મા છે. સૃષ્ટિના આરંભમાં એમણે જ વાયુ, તેજ, જળ આદિ તત્ત્વોની સૃષ્ટિ રચી. એમણે મનથી સરસ્વતી દેવી અને વેદોની રચના કરી છે. સૃષ્ટીના આરંભમાં એમણે સમસ્ત લોકો, ઋષિઓ અને દેવતાઓને ઉત્પન્ન કર્યા (મહા. ભીષ્મ. ૬૭/૩-૭)

એ વિષ્ણુ ભગવાનની નાભિથી કમળરૂપ બ્રહ્માંડ ઉત્પન્ન થયું, તેનાથી બ્રહ્મા અને બ્રહ્માથી તમામ પ્રજા ઉત્પન્ન થઈ (મહા. ભીષ્મ. ૬૭/૧૯). મુખ્ય પંચદેવમાં વિષ્ણુનું પણ મહત્ત્વનું સ્થાન છે.

## 🜣 जुध विशे विशिष्ट भाहिती :

બુધ સૌર મંડળનો સૌથી નાનો ગ્રહ છે, એની સામાન્ય ચાલ ૩૦ માઈલ પ્રતિ સેકંડ માનવામાં એવી છે. એ સ્થૂળ રૂપમાં ૨૫ દિવસ સુધી એક રાશિમાં સંરક્ષણ કરે છે. સૂર્યની પ્રદક્ષિણા કરવામાં એને લગભગ ૮૮ દિધસ લાગે છે.

આધુનિક વૈજ્ઞાનિકોના મતાનુસાર બુધ પર કોઈપણ પ્રકારનું વાતાવરણ નથી. એ જેમ જેમ સૂર્યથી દૂર તથા પૃથ્વીથી નજીક આવતો જાય છે, તેમ તેમ એનું તાપમાન ઘટતું રહે છે.

એની સ્વરાશિઓ મિથુન અને કન્યા છે. એ કન્યા રાશિના ૧૫ અંશ સુધી ઉચ્ચસ્થ, મીન રાશિમાં નીચસ્થ તથા કન્યારાશિના ૨૬ અંશ સુધી ત્રિકોણસ્થ માનુવામાં આવે છે. બુધ કોઈ શુભસ્થાન (૨,૪,૬,૮,૧૦,૧૧) પર હોય, પરંતુ વિદ્વસ્થાનો (૫,૩,૯,૧,૮,૧૨) પર કોઈ ગ્રહ ચંદ્ર રહિત હોય તો બુધનું શુભ કળ પણ અશુભતામાં પરિવર્તિત થઈ જાય છે.

બુધ મિથુન, કન્યા તથા ધનરાશિ, બુધવાર પોતાનો વર્ગ અને ઉત્તરાયશમાં બળવાન થાય છે.

આ બુધ નપુંસક ગ્રહ છે. તે મસ્તકથી વિણક તથા જાતિથી શુદ્ર માનવામાં આવે છે.

યાદ રાખવું જરૂરી છે કે, બુધ ચંદ્રનો પુત્ર છે. ચંદ્ર અર્થાત્ પિતા પુત્ર બુધની સાથે મિત્રતા રાખે છે, પરંતુ બુધ પોતાના પિતા ચંદ્ર સાથે શત્રુભાવ રાખે છે.

એને ચોથા ભાવનો કારક માનવામાં આવ્યો છે. તથા એના દ્વારા ભાઈ, મિત્ર, મામા, કાકા, ભત્રીજા, વિદ્યા, બુદ્ધિયાતુર્ય આદિના સંબંધમાં વિશેષ રૂપે વિચાર કરવામાં આવે છે.

જન્મકુડળીમાં બુધ જે ભાવમાં બેઠો હોય ત્યાંથી ત્રીજા અને દશમા ભાવને એકપાદ દષ્ટિથી, પાંચમા અને નવમા ભાવને દ્વિપાદ દષ્ટિથી, ચોથા તથા આઠમા ભાવને ત્રિપાદ દષ્ટિથી તથા સાતમા ભાવને પૂર્ણ દષ્ટિથી જુએ છે.

બુધ જો શુભથી યુક્ત હોય તો શુભ અને અશુભ ગ્રહથી યુક્ત હોય તો અશુભ માનવામાં આવે છે. એકલા બુધની ગણના શુભ ગ્રહમાં કરવામાં આવે છે.

સૂર્ય, શુક્ર, રાહુ તથા કેતુ - આ ચાર ગ્રહ બુધના નૈસર્ગિક મિત્ર છે. ચંદ્રમા શત્રુ છે. મંગળ, ગુરુ તથા શનિ સમભાવ રાખે છે.

બુધ પ્રસન્ન મુદ્રાયુક્ત, ક્ષીણ, શરીરનો, હાસ્ય - વ્યંગપ્રિય, સ્પષ્ટવક્તા, મિત્ર સ્વભાવ તથા દુર્વાદળની માફક હરિત (લીલા) રંગનો ગ્રહ છે. એ ઉત્તર દિશાનો વાસી છે. એનું પ્રભાવક્ષેત્ર વિંધ્યાયળથી ગંગાનદી સુધી છે અને એ પંડિતો તથા બુદ્ધિમાનોના સમાજમાં નિવાસ કરે છે.

## 🜣 બુધનું આધિપત્ય :

બુધને 'કાળ-પુરુષ'ની વાણી માનવામાં આવે છે.

બુધ મુખ્યત્વે વ્યવસાયનો પ્રતિનિધિ છે. સાક્ષી, કાનૂન, ચિકિત્સા આદિ સંબંધમાં પણ એના દ્વારા વિચાર કરવામાં આવે છે. તાર-ટપાલ વિભાગ, વીમાનું કામ, મૂર્તિકલા, ઉચ્ચસ્તરીય તર્ક અને પ્રતિભાના સર્વ કાર્ય એના આધિન માનવામાં આવ્યાં છે.

કૂટ નીતિજ્ઞ, તાર્કિક, મહાન પ્રતિભાશાળી જ્યોતિષી, લેખક, સંપાદક, પ્રકાશક, યુક્તિ કુશળ પંડિત, વૈજ્ઞાનિક, વ્યવસાયી, ગણિતજ્ઞ, અધ્યાપક, અભિનેતા, ખેલાડી, એન્જિનિયર, એકાઉન્ટન્ટ, શિલ્પજ્ઞ આદિ બુદ્ધિજીવી વર્ગના લોકો એના અધિકાર ક્ષેત્રમાં આવે છે.

સુગંધિત તેલ, ખાંડ, કપૂર, ચાંદી, મગ, હાથી દાંત, પન્નારત્ન, મિશ્રિત રસ તથા ક્રીડાભૂમિ આદિ પદાર્થો પર બુધનું આધિપત્ય છે.

હાથ, પગ, ત્વચા, શ્વાસ, મુખ, નાસિકા, વાણી, સ્નાયુ, નાડી કંપન, રક્તહીનતા આદિ પર તેમજ મનુષ્ય શરીરમાં ખભાથી લઈને ગળા સુધી બુધનું અધિકાર ક્ષેત્ર છે. એના અશુભ હોવાથી ઉક્ત અંગો સંબંધિત રોગ, મૂકત્વ, અતિભ્રમ, રક્તાલ્પતા, ધમની વિકાર, શિરદર્દ, દમ, કોઢ, ઉદર રોગ, ગુપ્ત રોગ, સંગ્રહણી, મંદાગ્નિ, શૂલ, નેત્ર રોગ, વાયુવિકાર દોષો ઉત્પન્ન થાય છે.

## 🜣 जुधनो प्रભावावधि :

બુધ કોઈપણ રાશિમાં પહોંચવાના ૭ દિવસ પૂર્વથી પોતાનું ફળ આપવાની શરૂઆત કરી દે છે, તથા સંપૂર્ણ રાશિભોગ કાળ સુધી એકસરખો પ્રભાવશાળી (ફળદાયક) બની રહે છે.

મુખ્યત્વે બુધ ઘણું કરીને ૩૨ થી ૩૫ વર્ષની અવસ્થામાં જાતકના જીવનમાં પોતાનો શુભ અથવા અશુભ પ્રભાવ પ્રગટ કરે છે.

# 🜣 બુધનો રાશિગત પ્રભાવ :

સંક્ષિપ્તમાં બુધનો રાશિગત પ્રભાવ નીચે મુજબ છે.

મેષ :- મેષ રાશિમાં બુધ જાતકને ચતુર, અધર્મી, અનુશાસનહીન, જુગારી, દારૂડિયો, નિંઘસીવાળો, તેમજ પરધન હરનારો બનાવે છે.

**વૃષભ :** – વૃષભ રાશિનો બુધ જાતકને પ્રસન્નચિત્ત, તાર્કિક, ઉદાર, હઠાગ્રહી, ગુરુભક્ત, ઉપદેશક, અધ્યયનશીલ, બહુસંતૃતિવાન, તથા સ્ત્રીઓની મિત્રતા કરનારો બનાવે છે.

ભિથુન :- બુધ મિથુન રાશિમાં હોય તો જાતક શાસ્ત્ર, વાચાળ, કળાપ્રિય, સંગીતપ્રિય, મધુરભાષી, વિદ્વાન, વ્યવસાયી અને ઉપદેશક થાય છે. તે પ્રતિષ્ઠિત વ્યક્તિ, સંશોધક, ચતુર, ધૂર્ત અને પરિવર્તન પ્રેમી થાય છે.

કર્ક: - કર્ક. રાશિમાં બુધવાળો જાતક યાત્રાપ્રેમી, મિલનસાર, વિનોદી, કળાપ્રેમી, તીવ્ર બુદ્ધિશાળી, કામી, સીને વશ થનાર થાય છે. પુરુષ જાતક પોતાનાથી મોટી ઉંમરની સી સાથે તથા સી જાતક પોતાનાથી ઓછી ઉંમરના પુરુષ સાથે ગુપ્ત સંબંધ રાખે છે. મિત્રો અને ભાઈભાંડુઓનું અહિત વિચારનારો, પાણીની પેદાશનો ધંધો કરનાર થાય છે.

સિંહ: - બુધ સિંહ રાશિમાં હોય તો જાતક ઉગ્ર પ્રકૃતિનો દંભી, પ્રભાવશાળી, મિત્રવાળો, સંતાન-સુખી, કળાપ્રેમી, સજ્જન, અલ્પ ધનવાળો અને સ્રી-દેષી થાય છે.

કન્યા: - બુધ કન્યા રાશિનો હોય તો જાતક નિર્ભય, ક્ષમાશીલ, કલ્પનાશીલ, સત્કર્મરત, બુદ્ધિમાન, અન્વેષક, વાક્પટુ, સાહિત્યપ્રેમી, લેખક, ગણિતજ્ઞ, ગુણવાન, દાની અને યશસ્વી થાય છે.

**તુલા :-** તુલા રાશિમાં બુધવાળો જાતક વ્યવહાર કુશળ, સજ્જન, ન્યાયપ્રિય, રાજનિતિજ્ઞ, દાર્શનિક અને કાયદો જાણનાર થાય છે.

**વૃશ્ચિક:** – બુધ વૃશ્ચિક રાશિમાં હોય તો જાતકને શંકાશીલ, સ્વાર્થી, અવિશ્વાસુ, રોગી, ચાલાક તથા જીવનમાં અનેકવાર દગાનો અને મુશ્કેલીઓનો સામનો કરનાર થાય છે.

ધન :- બુધ ધન રાશિમાં હોય તો જાતક વ્યવહાર કુશળ, વિદાન, સ્નેહી,. ઉદ્યમી, સ્વપરિશ્રમથી ભાગ્યોદય કરનારો અને સન્માન પ્રાપ્ત કરનારો થાય છે.

મકર: - મકર રાશિમાં બુધ હોય તો જાતક શિલ્પકળાપ્રેમી, મિતવ્યયી, પરિશ્રમી, સ્વાર્થરહિત, પરહિત કરનારો અને એકાન્તપ્રેમી થાય છે.

**કુંભ :-** બુધ કુંભરાશિ જાતકને અભિમાની, આલોચક, વિદ્વાન તથા મિત્રોથી સુખ પ્રાપ્ત કરનાર બનાવે છે.

भीज :- મીન રાશિનો જાતક પોતાની પત્નીને ક્યારેક દગો કરે છે અને પત્ની પતિને દગો કરે છે. તે યાત્રાપ્રિય, મંદબુદ્ધિનો, ઉગ્ર સ્વભાવી, વિષયી તથા ગપ્પાબાજ પરંતુ ચારિત્રવાન બનાવે છે.

### 🜣 जुधनो होषपूर्ण प्रलाव :

જન્મકુંડળીના વિભિન્ન ભાવોમાં સ્થિત બુધનો દોષ પૂર્ણ પ્રભાવ નીચે મુજબ છે.

- જો જન્મ લગ્ન મિથુન અથવા કન્યા હોય તો બુધ શુભ ફળ આપતો નથી.
- ૨. જો બુધ મીન રાશિમાં હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- 3. અશુભ બુધ પોતાની દશા અથવા અન્તર્દશામાં અશુભ ફળ આપે છે.
- ૪. બારમા ભાવનો બુધ જાતકને આળસુ બનાવે છે.
- ૫. આઠમા ભાવનો બુધ જાતકને માનસિક રૂપમાં દુઃખી રાખે છે.
- ફ. જો બુધની સાથે મંગળ, શનિ, રાહુ અથવા કેતુની યુતિ હોય તો અશુભદાયક બને છે.
- ૭. જો બુધ લગ્ન, બીજા, ચોથા, પાંચમા, સાતમા, નવમા, દશમા અથવા અગિયારમા ભાવનો સ્વામી થઈને પોતાનાથી છકા સ્થાનમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- જો બુધં છકા, આઠમા અથવા બારમા ભાવમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળકારક મનાય છે.
- જો બુધ કોઈ શ્રેષ્ઠભાવનો સ્વામી થઈને પોતાના ભાવથી આઠમા સ્થાનમાં બેઠો હોય તો અશુભ થાય છે.
- 90. છકા ભાવનો બુધ જાતકને રોગી, આળસુ તથા કલહિપ્રય બનાવે છે.
- ૧૧. જો બુધ શત્રુગ્રહો દ્વારા દેષ્ટ હોય તો અશુભ ફળકારક હોય છે.
- **૧૨**. જો બુધ (ક) દ્વિતીયેશ થઈને નવમા ભાવમાં, (ખ) તૃતીયેશ થઈને દશમ ભાવમાં, (ગ) ચતુર્થેશ થઈને અગિયારમા ભાવમાં, (ઘ) સપ્તમેષ થઈને બીજા ભાવમાં, (ક) નવમેશ થઈને ચતુર્થ ભાવમાં અથવા (ચ) એકાદશેશ થઈને છકા ભાવમાં બેઠો હોય તો જાતકને અશુભફળ આપે છે.

## બુધ વિશે વધુ માહિતી :-

બુધદેવતા આશ્લેષા, જ્યેષ્ઠા, રેવતી, રોહિણી, હસ્ત અને શ્રવણ નક્ષત્રો પર શુભ કળ આપે છે. તથા આર્દ્રા, સ્વાતિ, પુષ્ય, અનુરાધા, ચિત્રા, મધા અને મૂળ નક્ષત્ર પર અશુભ કળકારક છે. આ ગુરુ તથા ચંદ્રમાની સાથે બેસીને શુભકળ તથા શુક્રની સાથે મિશ્રિત કળ આપે છે. રાહુ, કેતુ, શનિ તથા મંગળની સાથે હોવાથી અશુભ કળ આપે છે. ચોથા ભાવમાં હોવાથી બુધ નિષ્ફળ થઈ જાય છે. બુધનો શુક્રની સાથે રાજસ્વી તથા ચંદ્રમાની સાથે શત્રુવત્ વ્યવહાર માનવામાં આવે છે.

ભૌગોલિક દષ્ટિથી, પૃથ્વીના પર્યાવરણ પર બુધ ગ્રહનો ઘણો મોટો પ્રભાવ પડે છે. જ્યારે એ સૂર્યની ગતિનું ઉલ્લંઘન કરે છે ત્યારે પૃથ્વીના પર્યાવરણમાં અનેક પ્રકારની વિસંગતિઓ ઉત્પન્ન થાય છે. એવા સમયે ખગોળવેતાઓ અને માંસમ-વૈ જ્ઞાનીઓ પૃથ્વી પર આંધી-તોફાન, અતિવૃષ્ટિ અથવા દુષ્કાળની આશંકા વ્યક્ત કરવા માંડે છે. પોતાના વિકિરણીય પ્રભાવથી બુધ ફક્ત માનવ સૃષ્ટિને નહિ પરંતુ પક્ષી જગતને પણ બહુ પ્રભાવિત કરવા લાગે છે.

જ્યારે બુધ પૂર્વમાં અસ્ત થશે, તો ૩૨ દિવસો પછી પશ્ચિમમાં ઉદિત થશે. ઉદ્દિત થવાના ૩૨ દિવસ પછી તે વક્રગતિથી ચાલવા લાગે છે, વક્રી થયા પછી ચાર દિવસ પછી એ પશ્ચિમ દિશામાં અસ્ત થઈ જાય છે. અસ્ત થયાના ૧૬ દિવસ પછી ફરી પૂર્વમાં ઉદિત થઈ ઉદય થવાના ચાર દિવસ વક્રી માર્ગે રહીને (યોગ્ય માર્ગ પર અગ્રેસર) અને તેના ૩૨ દિવસ બાદ ફરીથી પૂર્વમાં અસ્ત થઈ જાય છે.

ગુરુદેવતા



### जीवश्चाङ्गिरनोत्रजोत्तरमुखो दीर्गोत्तरा संस्थितः पीताडश्वत्थ-समिद्ध-सिन्धुजनितश्र्वापोडथ मीनाधिपः । सूर्येन्दु-क्षितिज-प्रियो बुध सितौ शत्रुसमाश्चापरे सप्ताङ्कद्विभवः शुभः सुरगुरुः कुर्यात् सदा मंगलम् ॥

કર્દમ ૠષિની ત્રીજી પુત્રી શ્રદ્ધાનાં લગ્ન અંગિરાૠષિ સાથે થયાં હતાં.. તેના ગર્ભથી બૃહસ્પતિનો જન્મ થયો હતો. બૃહસ્પતિ દેવતાઓના ગુરુપદ પર અભિષિક્ત છે, એટલે એને ગુરુ પણ કહેવામાં આવે છે. ગુરુ, સુરાચાર્ય, મંત્રી, વાયસ્પતિ, દૈવેન્ય, ઇજ્ય, અમરમંત્રી, અંગિરા, અંગીરસ, આર્ય, જીવ, સુરગુરુ, સૂરિ, દેવગુરુ જેવાં અન્ય નામોથી પણ તે ઓળખાય છે.

પોતાનાં પ્રકૃષ્ટ જ્ઞાનથી દેવતાઓને તેમનો યજ્ઞભાગ તેઓ પ્રાપ્ત કરાવે છે. અસુર યજ્ઞમાં વિઘ્ન નાંખીને દેવતાઓને ભૂખા મારવાનું ઇચ્છતા હતા. આવી સ્થિતિમાં દેવગુરુ રક્ષોઘ્ન મંત્રોના પ્રયોગથી દૈત્યોને દૂર ભગાડી મૂકતા હતા. આવી રીતે દેવતાઓને યજ્ઞ ભાગ મળ્યા કરતો હતો. (ૠક્. ૨/૨૩/૨).

\* સ્કંદપુરાણમાં કથા છે કે- બૃહસ્પતિ પોતાના અભ્યુદયને માટે પ્રભાસતીર્થમાં જઈ ઘોર તપ કરવા લાગ્યા. એમની પરાભક્તિથી ભગવાન શંકર પ્રસન્ન થઈ ગયા, તેમણે વરદાન આપ્યું કે, તમે દેવતાના પૂજ્ય ગુરુ થશો અને ગ્રહત્વ પણ પ્રાપ્ત કરશો. બૃહસ્પતિ (ગુરુ) પોતે સુંદર છે, અને એમનો આવાસ પણ બહુ જ સુંદર છે (ૠક્ ૭/૯૭/૭). એ વિશ્વ માટે વરણીય છે. (ૠક્. ૭/૯૮/૪). વાંછિત ફળ આપીને સંપત્તિ અને બુદ્ધિથી પણ તે સંપન્ન કરે છે. એ આરાધકોને સન્માર્ગ પર ચલાવે છે અને તેમની રક્ષા પણ કરે છે. શરણાગત વત્સલતા તેઓમાં કૂટી કૂટીને ભરવામાં આવી હોય એમ લાગે છે.

વર્ણ: – ગુરુ (બૃહસ્પતિ) દેવતાનો વર્ણ પીળો છે. (મત્સ્ય પુ. ૯૪/૫).

**વાહન :**— દેવગુરુનું વાહન ૨થ છે. એ સુખદાયક અને સૂર્યસમાન ભાસ્વર છે. (ૠક. ૭/૯૭/૬). એનો ૨થ સોનાનો છે. એમાં વાયુ સમાન વેગવાળા પીળા રંગના આઠ ઘોડાઓ જોડેલા ૨હે છે.

**આયુધ :-** ગુરુ - બૃહસ્પતિનું આયુધ સુવર્ણનિર્મિત દંડ છે. (ૠક. ૭/૯૭/૭).

પરિવાર :- દેવગુરુ બૃહસ્પતિની એક પત્નીનું નામ શુભા અને બીજીનું નામ તારા છે. શુભાથી સાત કન્યાઓ ઉત્પન્ન થઈ ભાનુમતી, રાકા, અર્ચિષ્મતી, મહામતી, મહિષ્મતી, સિનીવાલી અને હવિષ્મતી. તારાથી સાત પુત્ર તથા એક કન્યા પણ ઉત્પન્ન થઈ જેનું નામ સ્વાહા છે. મમતાથી ભારદ્વાજ નામનાં એક પુત્ર છે. એના એક પુત્રનું નામ કચ પણ છે. દેવગુરુ બૃહસ્પતિના બે ભાઈ છે. મોટા ભાઈનું નામ ઉતથ્ય અને નાના ભાઈનું નામ સંવર્ત છે. (મહા ભા. આદિ. ૬૬/૫) બૃહસ્પતિની એક બહેન છે, જેનું નામ વરસી છે. એ બ્રહ્મવાદિની અને યોગપરાયણા છે. એના પતિનું નામ પ્રભાસ-વસુ છે.

બૃહસ્પતિના અધિદેવતા બ્રહ્મા અને પ્રત્યધિદેવતા ઇન્દ્ર છે. એમની પ્રતિમાનું વર્ણન આ પ્રમાણે છે.

### देवदैत्यगुरु तद्वत् पीतश्चेतो चतुभूजौ । दण्डिनौ वरदौ कार्यो साक्षसूत्रकमण्डल् ॥ (मत्स्य पु. ९५/५)

- દેવતાઓ અને દૈત્યોના ગુરુ બૃહસ્પતિ અને શુક્રની પ્રતિમાઓ ક્રમશઃ પીત અને શ્વેત વર્ણની બનાવવી જોઈએ. તેમના ચાર હાથોમાં દંડ, રુદ્રાક્ષની માળા, કમંડળ અને વરદમુદ્રા સુશોભિત રહે છે.

### 🜣 जृहस्पति-गुरुना अधिद्देवता (બ्रह्मा) :

ભગવાન વિષ્ણુના નાભિકમળથી બ્રહ્માજીનો પ્રાદુર્ભાવ થયો. બ્રહ્માએ રુદ્ર, મનુ, દક્ષ, મરીચિ, આદિને પ્રગટ કર્યા. મરીચિથી કશ્યપ થયા અને કશ્યપથી ઇન્દ્રાદિ દેવતાઓની ઉત્પત્તિ થઈ (મહા. આદિ. ૧/૩૨-૩૩) એટલા માટે બ્રહ્મનિસર્વના પિતામહ માનવામાં આવે છે. બ્રહ્માએ મૌલિક સૃષ્ટિની કામના કરી; એટલા માટે એને 'क' કહેવામાં આવે છે. (ઋક ૧૦/૧૨૧ અને સાયણ ભાષ્ય ઐત. બ્રા. ૩/૨૧). બ્રહ્માજીની ગણના સૃષ્ટિના મુખ્ય ત્રિદેવમાં થાય છે.

☼ ગુરુ વિશે વિશિષ્ટ માહિતી: ગુરુપદની ગરિમા અનુસાર બૃહસ્પતિનું વાહન હાથી પણ માનવામાં આવે છે. હાથી અર્થાત્ ગજરાજ વંભવ સમૃદ્ધિનું પ્રતીક છે. દેવરાજ ઇન્દ્રનું વાહન પણ ઐરાવત ગજરાજ (હાથી) છે. વિશેષ સમારોહ, સરઘસ, શોભાયાત્રા આદિમાં હાથીને અલંકૃત કરીને સર્વની આગળ ચલાવવામાં આવે છે. અત્યારે તો રાજા-રજવાડા ખતમ થઈ ગયા. પરંતુ સામંતવાદી યુગમાં ઘણું કરીને તમામ રાજાઓ પાસે હાથી હતા. મોટા મોટા મઠાધીશો આજે પણ હાથીની સવારી પર નીકળે છે. વરઘોડા અને અન્ય સમારોહમાં ભાડેથી હાથીઓ મંગાવી શોભાવૃદ્ધિ કરવામાં આવે છે. હાથી ગરિમા, સમ્પન્નતા અને પ્રતિષ્ઠાનું પ્રતીક વાહન છે. નવગ્રહોમાં કેવળ દેવગુરુ બૃહસ્પતિને જ તે વાહન રૂપે પ્રાપ્ત છે. એનાથી દેવગુરુની પ્રતિષ્ઠાનો ખ્યાલ આવે છે.

નવગ્રહ મંડળમાં ગુરુને 'મંત્રી' પદ પ્રાપ્ત છે. એ પણ સમય-સમય પર વકી, માર્ગી તથા અસ્ત થતા રહે છે.

એ સૂર્યની સાથે સાત્વિક, ચંદ્રમા સાથે રાજસ, મંગળ સાથે તામસ અને બુધ તથા શુક્ર સાથે શત્રુતાપૂર્ણ વ્યવહાર સંબંધ રાખે છે.

ગુરુની ગણના શુભ ગ્રહોમાં કરવામાં આવે છે. એ બ્રાહ્મણ વર્ણનો સુખ શાંતિ અને સમૃદ્ધિનો પ્રતીક મનાય છે. એ બ્રાહ્મણ વર્ણનો હોવાના કારણે ગૌર વર્ણનો ગ્રહ છે, પરંતુ વાસ્તવમાં એનો ગૌરવર્ણ શ્વેતાભ ન હોઈ પાળી આભાથી યુક્ત (પીતાભ) છે. એનો ભૌતિક વર્ણ પીળો છે, પરંતુ જ્ઞાન-ગરિમા અને દિવ્યતાના તેજથી તે ગૌર વર્ણનો પ્રતીત થાય છે. આ કારણે જ જપ-તપ અને પૂજનાદિમાં બૃહસ્પતિને માટે પીળા રંગની વસ્તુઓનો ઉપયોગ કરવામાં આવે છે.

આકાશ મંડળમાં બૃહસ્પતિને ધન અને મીન એ બે રાશિઓનું સ્વામીત્વ પ્રાપ્ત છે. આ બન્ને રાશિઓ સદૈવ ગુરુ ગ્રહથી નિયંત્રિત રહે છે. આનુકૂળ સ્થિતિ થતાં ધન અને મીન રાશિવાળી વ્યક્તિ ગુરુના પ્રભાવથી બહુ જ સુખ-સંપત્તિ પામે છે. એનાથી વિપરીત પરિસ્થિતિ થતાં ઉક્ત બંને રાશિઓના જાતક અત્યધિક પીડિત હોય છે. તેવી રીતે કોઈપણ રાશિની વ્યક્તિને ગુરુની અનુકૂળતા અથવા પ્રતિકૂળતાનો પ્રભાવ તરત જ અનુભવાય છે. અને માનવતાનો હિતૈષી, સંપત્તિદાયક, કોમળમતિ, અત્યધિક શુભ તથા સમસ્ત ગ્રહોમાં અત્યંત બળવાન માનવામાં આવે છે.

બૃહસ્પતિ (ગુરુ) પીત અને ગૌર વર્ણયુક્ત, સ્થૂળ શરીરનો મોટા પેટવાળો બ્રાહ્મણ ગ્રહ છે, અને વાળ અને નેત્રનો રંગ ભૂરો છે. એ ધર્મ, નીતિ, વિધિ ન્યાય તથા વિજ્ઞાન આદિનો મહાપંડિત, અત્યંત વિદ્વાન, ચતુર, પરમાર્થી, ક્ષિપ્રસ્વભાવી, સત્ત્વગુણ સંપન્ન અને સમદષ્ટિવાળો છે.

આ ગુરુ કર્ક રાશિમાં પાંચ અંશ સુધી ઉચ્ચસ્થ, મકર રાશિમાં પાંચ અંશ સુધી નીચસ્થ અને ધનરાશિમાં મૂળ ત્રિકોણસ્થ માનવામાં આવ્યો છે.

આ કર્ક, વૃશ્ચિક, ધન, કુંભ અને મીન રાશિ, સ્વવર્ગ, ગુરુવાર ઉત્તરાયણ, લગ્નમાં તથા દિવસના મધ્યમાં અધિક બળવાન હોય છે.

સૂર્ય, ચંદ્ર તથા મંગળ એ ત્રણ ગ્રહ ગુરુના નૈસર્ગિક મિત્ર છે. બુધ તથા શુક્ર શત્રુ છે. શનિ-રાહુ તથા કેતુથી આ સમભાવ રાખે છે.

ગુરુ જન્મ કુંડળીમાં જે ભાવમાં બેઠો હોય છે, ત્યાંથી તૃતીય ભાવ તથા દશમ ભાવને એકપાદ દિષ્ટિથી, ચોથા તથા આઠમા ભાવને ત્રિપાદ દેષ્ટિથી તથા પાંચમા, સાતમા અને નવમા ભાવને પૂર્ણ દેષ્ટિથી જુએ છે. ગુરુની દિપાદ દેષ્ટિ માનવામાં આવતી નથી.

આ ગ્રહ પાંચમા ભાવનો કારક મનાય છે. એના દ્વારા સંતાન, વિદ્યા, ધર્મ, લાભ, યશ, કીર્તિ, રાજ્ય સન્માન, પૌત્ર, ગૃહ, પવિત્રતા, ઇન્દ્રિયનિગ્રહ આદિ વિષયોનો વિચાર કરવામાં આવે છે.

સિંહ: - ગુરુ સિંહ રાશિમાં હોય તો જાતક ઉદાર, ન્યાયી, પરોપકારી, ચતુર, ઉચ્ચ પદાધિકારી તથા અનેક મિત્રોવાળો થાય છે.

કન્યા :- ગુરુ કન્યા રાશિમાં હોય ત્યારે જાતક સહિષ્ણુ, ઉદ્યમશીલ, વિદ્વાન, સાવધાન અને કઠણ પરિસ્થિતિનો સામનો કરનાર બને છે.

**તુલા :-** તુલા રાશિમાં ગુરુવાળો જાતક પ્રસન્નચિત્ત, તાર્કિક, વ્યવહાર કુશળ, સુંદર, કળા અને સાહિત્યમાં રસ લેનાર તથા સુખી ગૃહસ્થ જીવનવાળો થાય છે. **વૃશ્ચિક:** – વૃશ્ચિક રાશિમાં ગુરુવાળી વ્યક્તિ અભિમાની, કપટી, ઝઘડો કરનાર, કામી, ઉત્સાહી તથા સીને વશ રહેનાર થાય છે.

ધન: - ધનના ગુરુવાળો જાતક ઊંચા વિચારવાળો, પ્રભાવશાળી, દયાળુ, દાર્શનિક, વિશ્વસનીય, રમતગમતનો શોખીન અને કવિ થાય છે. તેને આકસ્મિક રીતે ધનની પ્રાપ્તિ પણ થાય છે.

મકર: – ગુરુ મકર રાશિમાં હોય તો જાતક મંદબુદ્ધિનો, પ્રવાસી, દુઃખી અને ઉતાવિળયા સ્વભાવનો હોય છે. ૪૪ વર્ષની ઉંમરે જાતક કોઈ દુર્ઘટના અથવા મોટી બીમારીનો ભોગ બને છે.

કુંભ :- કુંભ રાશિમાં ગુરુવાળો જાતક દયાળુ, ગંભીર વિચારક, સર્વનો હિતેચ્છુ તથા સુવિખ્યાત થાય છે.

भीज :- ગુરુ મીન રાશિમાં હોય તો જાતક પરોપકારી, દાતાર, શાંત, કાર્યકુશળ, મિલનસાર, રાજનીતિજ્ઞ, સાહિત્યપ્રેમી અથવા સાહિત્યકાર થાય છે.

### 🌣 गुरुनो होषपूर्ध प्रभाव :

જન્મકુંડળીના વિભિન્ન ભાવોમાં ગુરુનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ નીચે મુજબ છે.

- (૧) જો જન્મ દિવસે ગુરુવાર અને પુષ્યનક્ષત્ર હોય તો ગુરુ અશુભ કળ આપે છે.
- (૨) જો પુનર્વસુ, વિશાખા અથવા પૂર્વભાદ્રપદા નક્ષત્રમાં જન્મ થયો હોય અથવા જન્મકુંડળીમાં ગુરુ પૂર્વોક્ત નક્ષત્રમાં હોય તો જાતક માટે અશુભ ફળદાયક થાય છે.
- (3) જો જન્મકુંડળીમાં ગુરુ મેષ, વૃષભ, સિંહ, વૃશ્ચિક, તુલા, મકર, અથવા કુંભ રાશિ પર સ્થિત હોય તો અશુભ પ્રભાવકારક મનાય છે.
- (૪) ગુરુ બીજા, પાંચમા, સાતમા તથા અગિયારમા ભાવમાં એકલો જ રહેલો હોય તો હાનિકર્તા સિદ્ધ થાય છે.
- (૫) ત્રીજા ભાવનો ગુરુ જાતકને મંદાગ્નિ રોગી તથા વિષયી બનાવે છે.
- (૬) ચોથા ભાવનો ગુરુ સંતાનનિરોધક થાય છે.
- (૭) છકા ભાવનો ગુરુ જાતકને નબળા બાંધાનો (દુર્બળ) બનાવે છે.
- (૮) ગુરુ પાંચમા, છકા, સાતમા અથવા આઠમા ભાવમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળ આપનારો છે.
- (૯) આઠમા ભાવમાં રહેલ ગુરુ જાતકને ગુપ્ત રોગી બનાવે છે અને મિત્રો દ્વારા આર્થિક હાનિકર્તા થાય છે.
- (૧૦) જો ગુરુની સાથે બુધ, ચંદ્ર, મંગળ અથવા સૂર્ય પૈકી કોઈની યુતિ હોય તો ગુરુ દોષપૂર્ણ પ્રભાવવાળો બની જાય છે.

- (૧૧) બારમા ભાવનો ગુરુ જાતકને આળસુ તથા દુષ્ટ ચિત્તવાળો બનાવે છે.
- (૧૨) જો ગુરુ (ક) દ્વિતીયેશ થઈને નવમા ભાવમાં, (ખ) ચતુર્થેશ થઈને અગિયારમા ભાવમાં, (ગ) સપ્તમેશ થઈને બીજા ભાવમાં, (ઘ) નવમેશ થઈને ચોથા ભાવમાં, (ક) દશમેશ થઈને પાંચમા ભાવમાં સ્થિત હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- (૧૩) જો ગુરુ કોઈ શ્રેષ્ઠ ભાવનો સ્વામી થઈને પોતાના ભાવથી છકે, આઠમે અથવા બારમા સ્થાનમાં બેઠો હોય તો તેનું ફળ અશુભ મળે છે.

# 🌣 गुरुनी प्रलाव अवधि :

મુખ્યત્વે ગુરુ ૧૬, ૨૨ અને ૪૦ની અવસ્થામાં જાતકના જીવન પર પોતાનો શુભ અથવા અશુભ પ્રભાવ પ્રગટ કરે છે.

ગુરુ કોઈપણ રાશિમાં પહોંચવાના મધ્યકાળમાં પોતાનું પૂર્ણ શુભાશુભ ફળ પ્રદર્શિત કરે છે. એનું ગોચર ફળ રાશિ ચારથી બે માસ પહેલાં મળવાનો આરંભ થઈ જાય છે. રાશિચારની મધ્યમાં બે મહિના સુધી એનું પૂર્ણ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.

### ગુરુ વિશે અન્ય માહિતી :

વકી અસ્તનો તથા અતિચારી ગુરુ અભીષ્ટ કળ આપતો નથી, ઉત્તરા કાલ્ગુની, ઉત્તરાષાઢા, પુનર્વસુ, પૂર્વાભાદ્રપદ તથા વિશાખા નક્ષત્રોમાં આ ગુરુ શુભ કળ આપનારો તથા આર્દ્રા, સ્વાતિ, શતભિષા નક્ષત્રોમાં અશુભ કળદાયક હોય છે. લગ્નસ્થ બૃહસ્પતિને માટે ૧ લાખ દોષને દૂર કરનાર છે એવું શાસ્ત્રવયન છે.

અનિષ્ટકર ગુરુના પ્રભાવને શમન કરવા માટે ગુરુવારનું વ્રત કરવું હિતકર છે.

જો સંતાન પક્ષમાં ગુરુ અહિતકર હોય તો, ગુરુની પ્રસન્નતા માટે પિતૃઓની તિથિમાં શ્રાદ્ધ, દાન, પુષ્ય આદિ કર્મ કરવાથી બૃહસ્પતિનો પ્રભાવ દૂર થઈને ઇચ્છિત ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે.

ચાહે ગ્રહ હો, અથવા કોઈ વ્યક્તિ અથવા વસ્તુ હો, તેના બે પક્ષ અવશ્ય હોય છે. સુખદ અને દુઃખદ (પીડાદાયક), સ્થિતિ વિશેષમાં અમૃત પણ વિષ બની જાય છે અને વિષ પણ અમૃતનું રૂપ ધારણ કરે છે. ઠીક આવી જ પ્રતિક્રિયા ગ્રહોની સ્થિતિથી પણ ઉત્પન્ન થાય છે. બધા ગ્રહો ન તો પૂર્ણ રૂપથી સુખદ છે અને ન તો પીડાકારક. અત્યારે પણ કેટલાક ગ્રહો સૌમ્ય છે તો કેટલાક કષ્ટદાયક, પરંતુ સાથોસાથ તેઓ પોતાનો વિપરીત પ્રભાવ પણ રાખે છે.

ગુરુ જન્મકુંડળીના શુભસ્થાનમાં શુભસ્થિતિમાં હોય તો વ્યક્તિને અન્ય ગ્રહોની સહાનુભૂતિ, જ્ઞાન, વૈભવ, સુખ અને સન્માન પ્રદાન કરે છે. તે જો વિપરીત સ્થિતિમાં આવી જાય તો સંબંધિત વ્યક્તિને માટે અનેક પ્રકારે કન્ટ આપનાર થાય છે. ગુરુના ગ્રહના પ્રકોપમાં વ્યક્તિને જ્વર, પ્લીહારોગ, કફ, મસ્તકવિકાર, કુટુંબદ્રોહ, શત્રુભય, વિરોધ, ભાવનાત્મક પીડા અને શ્રી-કાન્તિનો ક્ષય કરે છે.

शुङ्खेवता



### शुक्रो भार्गवगोत्रजः सितनिलाः प्राचीमुखः पूर्वदिक् पञ्चाङ्गो वृषभस्तुलाधिप महाराष्ट्राधिपोदुम्बरः ।

### इन्द्राणी मधवानुभौ बुध-शनि मित्रार्क चन्द्रोरिपु पष्ठो द्विर्दश-वर्जितो भृगुसूतः कुर्यात् सदा मंगलम् ॥

શુક્રાચાર્ય દાનવોના પુરોહિત છે. એ યોગના આચાર્ય છે. પોતાના શિષ્ય દાનવો પર એમની કૃપા વરસતી રહે છે. મૃત સંજીવની વિદ્યાના બળ પર તે મરેલા દાનવોને જીવતા કરે છે. અસુરોના કલ્યાણને માટે એમણે એક એવા કઠોર વ્રતનું અનુષ્ઠાન કર્યું, જેને આજ સુધી કોઈ કરી નથી શક્યું. આ વ્રતથી એમણે દેવાધિદેવ શંકરને પ્રસન્ન કરી દીધા. ઓઢરદાની (શંકર)એ વરદાન આપ્યું કે, તમે દેવતાઓને પરાજિત કરી દેશો, અને તેમને કોઈ મારી શકશે નહિ. અન્ય વરદાન આપીને એને ધનાધ્યક્ષ અને પ્રજાપતિ પણ બનાવી દીધા.

આ વરદાનના આધારે શુક્રાચાર્ય આલોક પરલોકમાં જેટલી સંપત્તિ છે તે સર્વના સ્વામી બની ગયા. માત્ર સંપત્તિ જ નહીં, શુક્રાચાર્ય તો સમગ્ર ઔષધિયો, મંત્રો અને રસોના પણ માલિક છે. (મત્સ્ય પુ. ૪૭/૬૪). એમણે પોતાની સમસ્ત સંપત્તિઓને પોતાના શિષ્ય અસુરોને અપી દીધી. (મત્સ્ય પુ. ૬૭/૬૫) દૈત્યગુરુ શુક્રાચાર્યનું સામર્થ્ય અદ્ભુત છે.

બ્રહ્માની પ્રેરણાથી શુક્રાચાર્ય ગ્રહ બનીને ત્રણે લોકના પ્રાણનું રક્ષણ કરવા લાગ્યા. ક્યારેક વૃષ્ટિ, ક્યારેક અવૃષ્ટિ, ક્યારેક ભય અને ક્યારેક અભયઉત્પન્ન એ પ્રાણીઓના યોગક્ષેમનું કાર્ય પૂર્ણ કરે છે. ગ્રહના રૂપમાં એ બ્રહ્માની સમીપ પણ ઉપસ્થિત થાય છે. લોકોને માટે એ અનુકૂળ ગ્રહ છે. એ વર્ષા રોકનાર ગ્રહને શાંત કરી દે છે. એના અધિદેવતા ઇન્દ્રાણી અને પ્રત્યધિદેવતા ઇન્દ્ર છે.

શુક્રના અન્યનામ ભૃગુસુત, ભાર્ગવ, કાવ્ય, સિત, સૂરિ, દાનવેજ્ય, ઉશનસ્, અચ્છ, આસ્ફુજિત્, કવિ, દૈત્યગુરુ, સૂનુ, કાણ વગેરે છે. અંગ્રેજીમાં એને વેનસ, ઉર્દૂ-ફારસી-અરબીમાં જુહરી, જુહરો કહેવાય છે.

વર્ણ: - શુક્રાચાર્યનો વર્ણ શ્વેત છે. (મત્સ્ય પુ. ૯૪/૫)

વાહન :- એના વાહન રથમાં અગ્નિ સમાન વર્ણવાળા આઠ ઘોડા જોડેલા રહે છે. રથ પર ધ્વજાઓ ફરકતી રહે છે. (મત્સ્ય પુ. ૧૨૭/૭)

આચુધ :- દંડ એનું આયુધ છે. (મત્સ્ય પુ. ૯૪/૫)

પરિવાર: - શુક્રાચાર્યની બે પત્નીઓ છે. એકનું નામ 'ગો' છે. જે પિતરોની કન્યા છે, બીજી પત્નીનું નામ જયન્તી છે, તે દેવરાજ ઇન્દ્રની પુત્રી છે. ગોથી ચાર પુત્રો થયા, ત્વષ્ઠા, વરુત્રી, શંડ અને અમર્ક. જયન્તીથી દેવયાનીનો જન્મ થયો.

શુક્રનું આધિપત્ય : શુક્ર કળા, સૌદર્ય, મનોરંજન, કામેચ્છા, આકર્ષણ, રૂપ, વિષયવાસના, સ્રી, શ્વેત અશ્વ, હાથી, નિસ્વાર્થ પ્રેમ, સાંસારિક સુખ, રાજમહિષી, વ્યવસાય, આદિ બાબતોનો અધિપતિ છે.

શરીરમાં વીર્ય, કફ્ર, અંડાશય, ગુરદા, મૂત્રાશય આદિ પર આધિપત્ય ધરાવે છે. સ્ત્રી સંસર્ગજન્ય રોગ, મૂત્રાશય-રોગ, પ્રમેહ, મૈથુનિક રોગ, માંસ સંબંધી રોગ-દોષ, શારીરિક બળ તથા સ્નિગ્ધતા આદિનો વિચાર શુક્ર દ્વારા કરવામાં આવે છે. જો શુક્ર અશુભ સ્થિતિમાં હોય તો જાતક આવા રોગોનો શિકાર બને છે.

શ્રૃંગાર પ્રસાધનો, કલાત્મક વસ્તુઓ, ઘુતકીડા, છળ-કપટ, વિવાહ, નોકરી, હીરા, સુવર્ણ, ચાંદી, સ્ફટિક, આભૂષણ, રેશમી વસ્ત, રૂ, સુગંધિત દ્રવ્ય, શ્વેત પુષ્પ, ફળ, સાકરખાંડ, ઘઉં, અંજીર, ચોખા વગેરે શુક્રના પ્રભાવ ક્ષેત્રમાં આવે છે.

મીઠાઈનો ધંધો, હોટલ, સૌદર્ય પ્રસાધનોનું નિર્માણ, કવિ, સંગીતજ્ઞ, ચિત્રકાર, અભિનેતા, અન્ય લિલતકળાઓ, મનોરંજક વ્યવસાય, ભોગ-વિલાસ, આનંદવર્ધક ઘટનાઓ, સાંસારિક સુખો જેવી બાબતોનું પ્રતિનિધિત્વ શુક્ર કરે છે. પૃથ્વીમાં દટાયેલ ધન સંબંધી વિચાર પણ શુક્રથી કરવામાં આવે છે

## 🌣 શુક્રના અધિદેવતા (દેવરાજ ઇન્દ્ર) :

દેવરાજ ઇન્દ્રની શક્તિનું કોઈ માપ નથી, જ્યારે રાહુના ઉપરાગમાં સૂર્ય, પ્રકાશહીન બની જાય છે, ત્યારે દેવરાજ ઇન્દ્ર આ અસુરને પરાજિત કરીને સૂર્યને પ્રકાશયુક્ત કરી દે છે. (ૠક. ૮/૩-૬)

સૂર્યની હાજરી ન હોય ત્યારે સૂર્ય બનીને એ પ્રકાશે છે અને ચંદ્રમા નથી હોતો ત્યારે સ્વયં ચંદ્રમા બનીને જગતને પોષણ આપે છે. આ રીતે આવશ્યકતા પડતાં પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ; વાયુ બનીને વિશ્વની સ્થિતિ ટકાવી રાખે છે. (મહા. વન. ૨૨૯/૮-૧૧) સંતુષ્ટ થઈ જતાં ઇન્દ્ર સમસ્ત પ્રાણીઓને બળ, તેજ, સંતાન અને સુખ પ્રદાન તથા ઉપાસકોની સર્વકામનાઓની પૂર્તિ કરે છે. એ દુરાચારિઓને દંડ અને સદાચારીઓની રક્ષા કરે છે.

મહર્ષિ કશ્યપની પત્ની અદિતિથી એનો જન્મ થયો હતો. (મહા. આદિ. ૬૫/૧૧-૧૬) ઇન્દ્રતીર્થમાં એણે સો યજ્ઞો કર્યા હતા, એટલે એનું શતકતુ એવું એક નામ પડ્યું (મહા. શલ્ય, ૪૯/૨-૪). એ ભૂ:, ભુવ:, તથા સ્વ: - આ ત્રણ લોકનો અધિપતિ છે, એમની પત્નીનું નામ શચી છે. એમના પુત્રનું નામ જયન્ત તથા પુત્રીનું નામ જયન્તી છે.

બ્રહ્માંડમાં ચાર દિવ્ય સભાઓ વિખ્યાત છે. તેમાં બ્રહ્માની સભા પછી ઇન્દ્રની સભા સારી માનવામાં આવે છે. એમાં ઘડપણ, શોક, થાક, આતંક, ભય આદિનો પ્રવેશ થતો નથી. આ બધા પ્રકારની શોભાઓથી સંપન્ન છે. અહીં પ્રવેશ પામવો એ ઘણા જ પુણ્ય પછી સંભવિત બને છે. રાજાઓમાં હરિશ્ચંદ્ર જેવા કોઈ તપઃપૂત જ ત્યાં પ્રવેશ પામે છે. (મહા. સામા. ૭-૧૧).

ઇન્દ્રનું ધ્યાન આ રીતે કરવું જોઈએ -

### श्वेतहस्तिसमारूढं वजज्राङ्कंशलसत्करम् । सहस्रनेत्रं पीताभिमन्दं हृदि विभावये ॥ (श्रीतत्त्वनिधि)

ઇન્દ્રદેવતા શ્વેત વર્ણના ઐરાવત હાથી પર આસીન છે. એમના હાથમાં વજ અને અંકુશ વિરાજમાન છે. એમના સહસ્ર નેત્ર છે અને વર્ણ સુવર્ણના જેવો પીત છે, એવા દેવરાજ ઇન્દ્રનું હું ચિન્તન કરું છું.

★ શુક્રના પ્રત્યધિદેવતા (ઇન્દ્રાણી): ઇન્દ્ર શુક્રંના અધિદેવતા છે. તેવી રીતે ઇન્દ્રપત્ની ઇન્દ્રાણી (શચી) શુક્રની પ્રત્યધિદેવતા છે. દેવરાજ ઇન્દ્રની પુત્રી જયન્તી શુક્રાચાર્યની પત્ની પણ છે.

☼ શુક્ક વિશે વિશિષ્ટ માહિતિ : નવગ્રહ મંડળમાં શુક્રને 'મંત્રીપદ' પ્રાપ્ત છે. એ સમય સમય પર વક્કીમાર્ગી તથા અસ્ત થતો રહે છે. શુક્રની ગણના શુભ ગ્રહમાં કરવામાં આવે છે.

શુક્રના ઘુંધરાળા વાળ શ્યામ રંગના, સુંદર આકર્ષક શરીર, તેજસ્વી રૂપ, કિશોર વય, મૃદુ સ્વભાવ, અને કટાક્ષદેષ્ટિ, સુંદર નેત્ર, શુભ્ર વર્ણ છે. તે લઘુબુદ્ધિ તથા બ્રાહ્મણ જાતિનો સીગ્રહ છે.

શુક્રને કાળ પુરુષનો 'કામ' માનવામાં આવે છે. કૃષ્ણાનદીથી ગૌતમીનદી સુધીનો પ્રદેશ એના અધિકાર ક્ષેત્રમાં માનવામાં આવે છે.

શુક્ર પોતાની રાશિ વૃષભ અને તુલા છે. એ મીનરાશિના ૨૭ અંશ સુધી ઉચ્ચસ્થ, મેષ રાશિના ૨૦ અંશ સુધી નીચસ્થ તથા તુલારાશિના ૨૭ અંશ સુધી મૂળ ત્રિકોણસ્થ માનવામાં આવે છે. ધન તથા મકર એની મિત્ર રાશિઓ છે. કર્ક તથા મીન રાશિઓથી એ શત્રુતા રાખે છે.

મિથુન, કન્યા, મકર તથા કુંભ લગ્નમાં શુક્ર યોગકારક થાય છે, પોતાના વર્ગ રાશિ, ઉચ્ચ રાશિ, વાર, તૃતીય, ચતુર્થ, ષષ્ઠ અને દ્વાદશ સ્થાન તથા અપરાલ્ન કાળમાં એ શુભ (બળવાન) માનવામાં આવે છે. શુક્ર સાતમા ભાવનો કારક છે. એના દ્વારા સી, રૂપ, સૌંદર્ય કામેચ્છા, વીર્ય, પ્રેમ ધન, કળા પ્રેમ, વ્યવસાય, ભોગ-વિલાસ, ધન તથા વાહન આદિનો વિચાર કરવામાં આવે છે.

બુધ, શનિ, રાહુ તથા કેતુ એ ચારેય શુક્રના નૈસર્ગિક મિત્રો છે, સૂર્ય તથા ચંદ્રમા શત્રુ છે. મંગળ તથા ગુરુ સાથે એ સમભાવ રાખે છે.

એ બુધ સાથે સાત્ત્વિક, શનિ તથા રાહુ સાથે તામસ અને ચંદ્ર, સૂર્ય તથા મંગળ સાથે શત્રુવત્ વ્યવહાર રાખે છે.

જન્મ કુંડળીમાં શુક્ર જે ભાવમાં બેઠો હોય છે, ત્યાંથી ત્રીજા તથા દશમા ભાવને એકપાદ દૃષ્ટિથી, પંચમ તથા નવમા ભાવને દ્વિપાદ દૃષ્ટિથી, ચોથા તથા આઠમા ભાવને ત્રિપાદદૃષ્ટિથી તથા સાતમાભાવને પૂર્ણ દૃષ્ટિથી જુએ છે.

## 🌣 शुङ्जो राशिगत प्रભाव :

જન્મકુંડળીમાં શુક્રનો રાશિગત પ્રભાવ નીચે મુજબ છે.

મેષ :- શુક્ર મેષ રાશિમાં હોય તો જાતક વિચારક, અસફળ પ્રેમી, કળાપ્રેમી, પરસ્રીગામી તથા પરસ્રી માટે આર્થિક હાની તેમજ અન્ય પ્રકારના સંકટનો સામનો કરનાર થાય છે.

**વૃષભ :-** શુક્ર વૃષભ રાશિનો હોય તો જાતક પ્રકૃતિ-પ્રેમી, સંગીતપ્રેમી, નિર્ભય, ઉધમી, સુંદર, ઉત્કટ, સ્નેહી તથા અનેક સ્ત્રીઓમાં આસક્ત થાય છે. તે ક્યારેક રાજ્ય સન્માન પ્રાપ્ત કરનારો થાય છે.

મિયુન :- મિથુન રાશિમાં શુક્ર હોય તો જાતક મધુરભાષી, કાવ્ય અને કળાનો પ્રેમી, બુદ્ધિમાન, અનેક વ્યવસાય કરનાર કામી અને બે સ્રી તરફ આકર્ષિત થાય છે.

કર્ક: - શુક્ર કર્ક રાશિમાં સ્થિત હોય તો જાતક વ્યવહારકુશળ, કોમળ હ્રદયનો, ઉન્માદી, ભાવુક તથા ગુપ્ત પ્રેમી હોય છે. પતિ-પત્નીમાં અણબનાવની સંભાવના રહે છે. પુરુષની કુંડળીમાં આવો યોગ કોઈ વિધવા પરસ્રી સાથે અને સ્રીની કુંડળીમાં કોઈ વિધુર પુરુષ સાથે પ્રેમ સંબંધ દર્શાવે છે.

સિંહ: - શુક્ર સિંહ રાશિમાં જાતકને આકર્ષક, સુંદર વ્યક્તિત્વ આપે છે. તે નિષ્કપટ, સાચો પ્રેમી, ભોગી, સમાજમાં પ્રતિષ્ઠિત, અલ્પ સંતતિવાન, કાવ્ય સંગીત આદિ કળાઓમાં રુચિ રાખનાર, અનેક મિત્રોથી યુક્ત, ઐશ્વર્યપ્રિય તથા અનેક સીઓ પ્રતિ આકર્ષિત થાય છે.

ક્રન્યા: - કન્યા રાશિમાં શુક્રવાળો જાતક વિચિત્ર વિચારોવાળો, અસફળ પ્રેમી, કામી, સ્વચ્છંદી, વિનોદ, નિર્બળ, એનૈતિક કાર્યો કરનાર તથા વીર્યદોષી થાય છે.

**તુલા :-** શુક્ર તુલા રાશિમાં હોવાથી જાતક સુંદર, યશસ્વી, સુખી, કામી, -ીતિજ્ઞ, મિલનસાર અને કળા કાવ્યનો પ્રેમી થાય છે.

**વૃશ્વિક**: – વૃશ્વિક રાશિમાં શુક્ર હોવાથી જાતક દુરાચારી, અપમાનિત, પરસ્રીગામી, પત્ની-વિરોધી, અત્યંત કામી તથા શત્રુઓ દ્વારા લાંછન પ્રાપ્ત કરનાર થાય છે.

ધન :- ધન રાશિનો શુક્ર જાતકને ઉદાર, બુદ્ધિમાન, સન્માનિત કલાકાર, ઉદ્ધત સ્વભાવનો અને બેવડા ધંધા કરનાર બનાવે છે.

મકર: - મકર રાશિનો શુક્ર જાતકને માનસિક રીતે દુઃખ મોટી ઉંમરની અથવા વિરૂપ સીઓમાં આસક્ત, દીર્ધાયુ, પ્રેમમાં નિષ્ફળ અને વ્યવસાય અને ભાગીદારથી લાભ પ્રાપ્ત કરનાર બનાવે છે.

**કુંભ**: – શુક્ર કુંભ રાશિમાં હોય તો જાતક વિનોદી સ્વભાવનો, સહયોગી, સર્વનો હિતેચ્છ્, સ્ત્રીને વશ થનાર અને સ્ત્રીઓ દ્વારા લાભ ઉઠાવનાર થાય છે.

भीज: – મીન રાશિ ગત શુક્ર જાતકને કવિ, વિદ્વાન, સગીતજ્ઞ, વિલાસી, યશસ્વી, શાંત, પ્રસન્નમુખ, સ્રીઓમાં પ્રિય, તથા ક્યારેક રાજ્યનું સન્માન પ્રાપ્ત કરનાર બનાવે છે. આવા પુરુષનાં બે લગ્નો સંભવ છે. આવી સ્રીને અધિક આયુષ્યવાળો ધનવાન પતિ મળવાની સંભાવના રહે છે.

### 🜣 शुङ्जनो होषपूर्ध प्रभाव :

વિભિન્ન ભાવોમાં શુક્રનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ નીચે મુજબ હોય છે.

- ૧. જો શુક્ર શુભ ભાવોનો સ્વામી થઈને પોતાના ભાવથી આઠમે તથા છકા સ્થાને
   બેઠો હોય તો અશુભ હોય છે.
- **૨.** જો જન્મ કુંડળીમાં શુક્ર છુટ્ટા અથવા આઠમા ભાવમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળદાયક છે.
- 3. છકાભાવનો શુક્ર જાતકને દુરાચારી, સી-સુખહીન, ગુપ્તરોગી તથા મૂત્રરોગી બનાવે છે.

- **૪.** આઠમા ભાવનો શુક્ર જાતકને દુઃખી, રોગી, ક્રોધી, નિર્દય, ગુપ્તરોગી અને પરસ્રીગામી બનાવે છે.
- ૫. ત્રીજા ભાવનો શુક્ર જાતકને આળસુ બનાવે છે.
- સાતમા ભાવનો શુક્ર જાતકને અલ્પ વ્યભિચારી તથા કામી બનાવે છે.
- **૮.** બારમા ભાવમાં શુક્ર સ્થૂલ શરીરવાળો, આળસુ, પતિત, પરસ્રીગામી તથા ધાતુરોગી બનાવે છે.
- ૯. જન્મકુંડળીમાં જો શુક્ર વક્રી, નીચ, અસ્તગત અથવા પાપગ્રહોથી યુક્ત હોય તો અશુભ ફળદાયક થાય છે.
- ☼ શુક્રની પ્રભાવ અવધિ : શુક્ર પોતાની રાશિની મધ્યમમાં વિશેષ ફળ આપે છે. સામાન્યતઃ એ રાશિ સંક્રમણના એક સપ્તાહ પૂર્વે જ ફળ આપવાની શરૂઆત કરી દે છે.

મુખ્ય રૂપમાં શુક્ર ૨૫ થી ૨૮ વર્ષની અવસ્થામાં જાતકને જીવનમાં પોતાના શુભ અથવા અશુભ પ્રભાવને પ્રગટ કરે છે.

☼ શુક્ક વિશે અન્ય માહિતી : શ્રીમદ્ ભાગવત અનુસાર ચંદ્રમાથી ત્રણ લાખ યોજનની ઊંચાઈ પર અભિજિત્ આદિ ૨૮ નક્ષત્રો રહેલા છે. તથા તેમનાથી પણ બે લાખ યોજનની અધિ ઊંચાઈ પર શુક્રની અવસ્થિતિ છે.

શુક્ર પ્રતિ સેકન્ડે ૨૨ માઈલની ગતિથી ચાલીને સુર્યની પરિક્રમા લગભગ ૨૨૪ દિવસમાં પૂર્ણ કરે છે. વર્ષમાં એકવાર એ પૃથ્વીની અત્યંત નિકટ આવે છે, ત્યારે પૃથ્વીથી તેનું અંતર કેવળ ૨૦,૦૦,૦૦૦ માઈલ જ રહી જાય છે. એનો વ્યાસ લગભગ ૭૭૦૦ માઈલનો માનવામાં આવે છે. સામાન્ય રીતે શુક્ર એક રાશિમાં ૧ માસ સુધી સંચરણ કરે છે.

શુક્રનાં શુભ સ્થાન ૧, ૨, ૩, ૪, ૫, ૮, ૯, ૧૧, ૧૨ છે. વિદ્ધ સ્થાન ૮, ૭, ૧૦, ૯, ૫, ૧૧, ૩, ૬ છે. શુભ સ્થાન ૫૨ શુક્ર તથા વિદ્ધ સ્થાન ૫૨ અન્ય ગ્રહ હોય અથવા શુક્રના શુભ સ્થાનો ૫૨ કોઈ અન્ય ગ્રહ હોય તથા વિદ્ધ સ્થાનો ૫૨ શુક્ર સ્વયં હોય તો શુક્ર અશુભ ફળ આપે છે. એ શુભના અનુલોમ તથા પ્રતિલોમ વેધ કહેવાય છે.

શુક્ર આશ્લેષા, જ્યેષ્ઠા, રેવતી, કૃત્તિકા, સ્વાતિ તથા આદ્રી નક્ષત્રો પર શુભ ફળ આપે છે. તથા ભરણી, પૂર્વાફાલ્ગુની, પૂર્વાષાઢા, મૃગશિરા, ચિત્રા અને ધનિષ્ઠા નક્ષત્રો પર અશુભ ફળ આપે છે. તુલારાશિ પર એ વિશેષ બળવાન થાય છે. \* \* \* शनिदेवता



मन्दः कृष्णनिभस्तु पश्चिममुखः सौराष्ट्रकः काश्यपः स्वामी नक्रभ-कृम्भयोर्ब्ध-सितौ मित्र समस्वाङ्गिशः ।

स्थानं पश्चिमदिक् प्रजापति-यमो देवो धनुश्यासनः षट्त्रिस्थः शुभकृच्छनी रविसुतः कुर्यात् सदा मंगलम् ॥

શનિ ભગવાન સૂર્યનો પુત્ર છે. છાયા (સવર્ણા) એની માતા છે એને ક્રુર ગ્રહ માનવામાં આવે છે. એની દેષ્ટિમાં ક્રૂરતા છે, તે એની પત્નીના શાપને કારણે છે. આ કથા બ્રહ્મવૈવર્ત પુરાણમાં આ રીતે દર્શાવી છે.

બાળપણથી શનિ દેવતા ભગવાન કૃષ્ણના અનુરાગમાં નિમગ્ન રહેતા હતા. ઉંમર લાયક થતાં તેમના પિતાએ એનો વિવાહ ચિત્રરથની કન્યા સાથે કર્યો. પત્ની સતી સાધ્વી અને તેજસ્વી હતી. એક રાત્રે ૠતુ-સ્નાન કરીને પુત્ર-પ્રાપ્તિની અભિલાષામાં તે પોતાના પતિ પાસે ગઈ. પતિ ધ્યાનમાં બેઠા હતા. બહારનું જ્ઞાન ન હતું. પત્ની પ્રતીક્ષા કરીને થાકી ગઈ. ૠતુકાળ નિષ્ફળ ગયો હતો. આ ઉપેક્ષાથી ક્રોધ કરીને સતીએ શાપ આપ્યો કે, જેને તમે જોઈ લેશો તે નષ્ટ થઈ જશે. ધ્યાન તૂટતા શનિદેવતાએ પત્નીને સમજાવી, મનાવી. પત્નીને પોતાને પશ્ચાાત્તાપ થઈ રહ્યો હતો, પરંતુ શાપના પ્રતિકારની શક્તિ તેનામાં ન હતી. ત્યારથી શનિદેવતા શિર નીચું કરીને રહેવા લાગ્યા, કારણ કે, તે કોઈનું અહિત કરવાનું ઈચ્છતા ન હતા. તેમની દષ્ટિ પડતાં કોઈપણ નષ્ટ થઈ શક્તું હતું

શનિગ્રહ જો ક્યારેક રોહિણી શક્ટ-ભેદન કરી દે તો પૃથ્વી પર બાર વર્ષે ઘોર દુર્ભિક્ષ (દુકાળ) પડી જાય અને પ્રાણીઓનું બચવાનું કઠિન થઈ જાય. જ્યોતિષશાસની દષ્ટિએ શનિગ્રહ જ્યારે રોહિણીનું ભેદન કરીને આગળ નીકળી જાય છે, ત્યારે આવો યોગ આવે છે. આ યોગ મહારાજ દશરથના સમયમાં આવનાર હતો. આ યોગના આવવાથી પાણી અને અનાજ વગર તેની પ્રજા તડપી-તડપીને મરી જશે. આ દારુણ દશ્ય દશરથ મહારાજની સામે આવી ગયું. પ્રજાને આ કષ્ટથી બચાવવા માટે દશરથ મહારાજ નક્ષત્ર મંડળમાં પહોંચી ગયા. પહેલા તો મહારાજે શનિદેવતાને પ્રતિદિનની માફક પ્રણામ કર્યાં અને ત્યારબાદ ક્ષત્રિય ધર્માનુસાર તેમના પર સંહારાસનું સંધાન કર્યું. શનિદેવતા મહારાજની રાજોચિત કર્તવ્ય-નિષ્ઠાથી પ્રસન્ન થઈ ગયા અને વરદાન માંગવા કહ્યું. મહારાજે વરદાનમાં માંગ્યું કે, 'જ્યાં સુધી સૂર્ય નક્ષત્ર આદિ વિદ્યમાન છે, આપ ક્યારે પણ શક્ટ-ભેદન કરશો નહિ'. શનિદેવતાએ વરદાન આપી દીધું.

શનિદેવતાની કૃપાથી મહારાજ દશરથને રોમાંચ થઈ ગયો. તેમણે રથમાં ધનુષ્ય મૂકી દીધું અને તેમની પૂજા કરી. ત્યાર પછી સરસ્વતી અને ગણેશજીનું ધ્યાન કરી સ્તોત્રની રચના કરી. આ સ્તુતિથી શનિદેવ સંતુષ્ટ થઈ ગયા અને એક વધુ વરદાન માંગવા કહ્યું. મહારાજ દશરથે બીજા વરદાનમાં માંગ્યુ- 'ભગવાન! દેવતા, માનવ, પશુ-પક્ષી કોઈને પણ આપે કષ્ટ આપવું નહિ. શનિ દેવતાએ એક શરત સાથે એ વરદાન પણ આપી દીધું. શરત એ હતી કે, જો કોઈની કુડંળી યા ગોચરમાં, મૃત્યુ સ્થાન, જન્મસ્થાન અથવા ચોથા સ્થાનમાં હું રહું ત્યારે હું તેને મૃત્યુનું કષ્ટ આપી શકું છું, પરંતુ જો તે મારી પ્રતિમાની પૂજા કરીને તમારા રચેલ સ્તોત્રનો પાઠ કરશે તો તેને હું ક્યારેક પીડા કરીશ નહિ. પરંતુ તેની રક્ષા કરીશ.

(આ દશરથ કૃત સ્તોત્ર આ પુસ્તકમાં આપવામાં આવેલ છે. તેનો પાઠ કરવો.) શનિ ગ્રહ એક-એક રાશિમાં તીસ-તીસ મહિના રહે છે અને તીસ વર્ષમાં સર્વ રાશિઓમાંથી પસાર થાય છે. પૌરાણિક મતાનુસાર બૃહસ્પતિથી બે લાખ યોજન ઉપર શનિ દેવતાની સ્થિતિ છે.

શનિના અન્ય નામ શનૈશ્ય, છાયાસૂનુ, સૌરિ, સૂર્યપુત્ર, તરણિતનય, આર્કિ, મંદ, કોણ અસિત, રવિજ, છાયાત્મજ, પંગુ, ભાસ્કરિ, નૂલકાય, ફૂર ક્શાંગ, કપિલાક્ષ આદિ છે.

વર્ણ: – શનિ દેવતાનો વર્ણ કૃષ્ણ છે. (મત્સ્ય પુ. ૯૪/૬)

**વાહન :-** એનું વાહન ગીધ તથા ૨થ લોખંડનો બનેલો છે. (મત્સ્ય પુ. ૧૨૭/૮)

**આયુધ** :- ધનુષ-બાણ અને ત્રિશૂળ એના આયુધ છે. એનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે છે.

## इन्द्रनीलद्युतिः शूली वरदो गृधवाहनः । बाणबाणासन धरः कर्तव्योऽर्कसुतस्तथा ।

( भत्स्य पु. ५४/६)

શનૈશ્વરની શરીર કાન્તિ ઈન્દ્રનીલમણિ જેવી છે. તેઓ ગીધ ઉપર સવારી કરે છે અને હાથમાં ધનુષ્ય, બાણ, ત્રિશૂળ અને વરમુદ્રા ધારણ કરી રહે છે.

શિં શિંજના અધિદેવતા (ચમ) : યમદેવતા ભગવાન્ વિવસ્વાન્ (સૂર્ય) નો પુત્ર છે. (ૠક. ૧૦ - ૧૪ - ૧) પિતાના નામ પર એને માટે વખતોવખત વૈવસ્વત શબ્દોનો પ્રયોગ થયો છે. એની માતાનું નામ સંજ્ઞા છે.

યમદેવતા અમારા શુભ અને અશુભ કર્મોને જાણે છે. એ પરિપૂર્ણ જ્ઞાની છે. એમાં કોઈ ત્રુટિ આવતી નથી. (ૠ ૧૦-૧૪-૨) એના લોકમાં નિરંતર અનશ્વર જ્યોતિ ઝગમગતી રહે છે. આ લોક સ્વયં અનશ્વર છે અને એમાં કોઈ મરતું નથી. (ૠ. ૯-૧૧-૭).

યમની બહેન યમી જ યમુના છે. (હરિવંશ. ૧-૯-૪) યમી અને તપતી (તાપી) આજે પણ જનતાનું કલ્યાણ કરી રહી છે, યમી (યમુના) ઉત્તર ભારતને અને તપતી (તાપી) દક્ષિણ ભારતને તૃપ્ત કરી રહી છે. (ભવિશ્ય પુરાણ)

એનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે છે -

रत्कदृक् पाशहस्तश्च यमो महिशवाहनः । कालः करालवदनः नीलाग श्वाति भीषणः ॥

યમ દેવતાની આંખો લાલ છે. એના હાથમાં પાશ રહે છે. શરીરનો વર્ણ નીલ અને દેખાવમાં ઉગ્ર છે. પાડો (મહિષ) એની સવારી છે. એ સાક્ષાત્ કાળ છે, એટલે બહુ જ ભયાનક દેખાય છે.

🜣 શાં શાં પ્રત્યધિદેવતા (પ્રજાપતિ) : પ્રજાપતિ શબ્દનો અર્થ થાય છે. પ્રજાઓનો પતિ. આ શબ્દનો પ્રથમ પ્રયોગ બ્રહ્માજી માટે થયો છે.

#### विरिञ्जि र्यत्र भगवांस्तत्र देवी सरस्वती । भारती यत्र यत्रैव तत्र तत्र प्रजापतिः ॥

પ્રાણીઓમાં સર્વપ્રથમ બ્રહ્માજી જ ઉત્પન્ન થયા છે અને એમનાથી સર્વ પ્રજાઓની ઉત્પત્તિ થઈ છે. સાત ઋષિઓ અને ચૌદ મનુઓ મળીને એકવીસ પ્રજાપતિ કહેવામાં આવે છે.

ततः प्रजानां पतयः प्राभवन्नेकविंशतिः । (भढा.आदिपर्व. १-३३)

શાંતિ પર્વમાં એકવીસ પ્રજાપતિ નામનો નિર્દેશ આ પ્રમાણે છે. બ્રહ્મા રુદ્ર, મનુ, દક્ષ, ભૃગુ, ધર્મ, તપ, યમ, મરીચિ, અંગિરા, અત્રિ, પુલસ્ત્ય, પુલહ, ક્રતુ, વસિષ્ઠ, પરમેષ્ઠી, વિવસ્વાન, સોમ, કર્દમ, ક્રોધ અને વિક્રિત (મહા. શાન્તિ. ૩૩૪/૩૫-૩૬)

મૂળ તો પરમાત્માને જ પ્રજાપતિ કહેવામાં આવ્યા છે. યજુર્વેદનું સંપૂર્ણ પ્રજાપતિ સૂક્ત (૩૨મો અધ્યાય) પરમાત્માપરક છે. ત્યાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે, જેવી રીતે કનક, કુંડળ, મુંકુટમાં સુવર્ણ ઓતપ્રોત રહે છે તેવી રીતે ઇન્દ્ર, વાયુ આદિત્ય આદિ દેવોમાં પરમાત્મા ઓતપ્રોત છે, એટલે પરમાત્મા જ અગ્નિ, આદિત્ય, વાયુ, શુક્ર, વેદ, અપ અને પ્રજાપતિ છે, (યજુ. ૩૨/૧) હવિના અધિકારી આ પ્રજાપતિ છે. એને છોડીને આ હવિ ભલા બીજા કોને આપી શકાય, અર્થાત્ પ્રજાપતિ બ્રહ્માને જ આપી શકાય. (યજુ. ૩૨-૬) એ જ સર્વ પતિઓના પતિ અને પ્રજાપતિઓના પ્રજાપતિ છે એને જાણનાર પણ પિતાના પિતા અર્થાત્ પરમાત્મા થઈ જાય છે. (યજુ. ૩૨-૯)

એમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

हंसयानेन कर्तव्यो न च कार्यश्र्वतुर्मुखः । सावित्री तस्य कर्तव्या वामेत्सङ्गमता शुभा ॥

ब्रह्मोक्तं परमं कार्यं रूपं सर्व प्रजापतेः । यज्ञोपवीती हंसस्थ एकवक्त्र चतुर्भुजः ॥

अक्षश्रजं स्त्रवं विभ्रत्कुण्डिका पुस्तकं तथा ॥ (श्रीतत्त्वनिधि)

પ્રજાપતિ એક મુખવાળા છે, હંસ પર બિરાજમાન છે, એમણે યજ્ઞોપવીત ધારણ કરેલું છે, એમના ચાર હાથ છે, એક હાથમાં રુદ્રાક્ષ માળા, બીજામાં સરવો, ત્રીજામાં યજ્ઞકુંડી, અને ચોથા હાથમાં પુસ્તક છે. એમના ખોળામાં ડાબી બાજુએ સાવિત્રીદેવી બિરાજમાન છે.

જ શાળિનું આધિપત્ય : શરીરમાં હાડકાં, પાંસળી, માંસપેશી, પિંડલી, ઘૂંટણ, સ્નાયુઓ, નખ તથા વાળ પર શનિનું આધિપત્ય છે. એ રોગ, શત્રુ ભય, વિપત્તિ, શ્રમ, કૃષિ, સન્યાસ દર્શનિકતા, યોગ-સાધન, એકાન્તવાસ, મૃત્યુ, મૃત્યુનું કારણ સંવેદન, નિરાશા, ગૂઢતા, કૃપણેતા, ગાંભીર્ય, આળસ, બંધન, દોષારોપણ, અપમાન, યંત્રણા, દરિદ્રતા, અધર્મ, શોક, દુઃખ, ઉદ્વિગ્નતા આદિનો સૂચક છે.

શનિ કારાગાર, પોલીસ, ઠેકેદાર, મજદૂર, નાના દુકાનદાર, અચલ સમ્પતિ, જમીન, કારખાના, મશીનરી, સ્થાનિક સંસ્થાના કાર્યકર્તાઓનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે.

અતુલનીય દુઃખ તથા આધિપત્યાધિનો કારક શનિ છે. પાપ ગ્રહ હોવા છતાં એ મનુષ્યને દુઃખ-રૂપી દાવાગ્નિમાં તપાવીને શુદ્ધ કુંદનની માફક પ્રકાશમાં લાવે છે અને તેને કલ્યાણના પ્રશસ્ત માર્ગે દોરે છે. શનિની સાડાસાતી અને અઢી વર્ષની પનોતી જેને ક્રમશઃ 'બૃહત્કલ્યાણી' તથા 'લઘુકલ્યાણી' દશા કહેવામાં આવે છે. તે પોતાનો કાયમી પ્રભાવ પ્રગટ કરે છે.

લોખંડ, નીલમ, સીસું, તેલ, ભેંસ, નાગ, તલ, મીઠું, અડદ, ત્વચા તથા કાળા રંગની વસ્તુઓ પર એનું આધિપત્ય મનાય છે. બળવાન શનિ વિશિષ્ટતા, લોકપ્રિયતા તથા સાર્વજનિક પ્રસિદ્ધિ અને યશનો દાતા પણ થાય છે.

### 🌣 शनिनो राशिगत प्रभाव :

વિભિન્ન રાશિઓમાં શનિનો રાશિગત પ્રભાવ નીચે મુજબ છે.

મેષ :- મેષ રાશિનો શનિ જાતકને કૃતઘ્ન, દંભી, હઠાગ્રહી, ઉપદ્રવી, દુષ્ટ, આળસુ, દુરાચારી, મિત્રહીન અને અપકાર કરનાર બનાવે છે. તેને જીવનના પૂર્વાર્ધમાં અનેક મુસીબતોનો સમાનો કરવો પડે છે.

**વૃષભ :**– વૃષભ રાશિમાં શનિ હોય તો જાતક ઈર્પ્યાળુ, ચતુર, મિતવ્યયી, ગુપ્તરોગી, અગમ્યા સ્રીઓમાં આસક્ત, ભાઈ-ભાડુંઓ દ્વારા પીડિત થાય છે.

મિથુન :- શનિ મિથુન રાશિમાં હોય તો જાતક નિર્લજ્જ, દુઃખી, અસંતુષ્ટ, યાંત્રિક, રાસાયણિક, અન્વેષક અને કુટુંબીજનોની ઈર્ષ્યાથી સંત્રસ્ત થાય છે.

કર્કઃ - કર્ક રાશિનો શનિ હોય તો જાતક ધૂર્ત, અસ્થિર મતિ અસંતુષ્ટ, સંશયી, સંતાનોની ચિંતાવાળો, નિર્ધન તથા યાત્રામાં કોઈ દુર્ઘટનાનો ક્યારેક ભોગ બને છે.

સિંહ: - શનિ સિંહ રાશિમાં હોય તો જાતક કઠોર પરિશ્રમી, પોતાનું કામ કરવામાં ચતુર, ક્રૂર, વાચાળ, ગુપ્ત શત્રુવાળો અને અસફળ થાય છે.

કન્યા: - કન્યા રાશિમાં શનિ હોય ત્યારે જાતક દુઃખી, ખિન્ન, ઉદાસીન, અવસાદવાળો, દુષ્ટ ઉદ્વેગ કરનારો અને સંકુચિત વિચારનો થાય છે. તેના જીવનના પૂર્વાર્ધમાં દુઃખ અને કઠિનાઈનો સમાનો કરવો પડે છે.

વુલા :- શનિ તુલા રાશિનો હોય તો જાતક સુંદર, વિચારક, યશસ્વી, ચતુર, સન્માનિત, લેખક, વકીલ, વૈજ્ઞાનિક, નેતા અને સીઓ પ્રતિ આકર્ષિત થાય છે.

વૃશ્ચિક: – વશ્ચિકના શનિવાળા જાતક ચાલાક, ચપળ, નિર્દય, હિંસક, ક્ર્ર, ગુપ્ત સંબંધવાળો, પ્રેમમાં અસફળ, ઘરની ચિંતા અને મુશ્કેલીનો સામનો કરનાર થાય છે. આવી વ્યક્તિનું અકસ્માત મૃત્યુ સંભવે છે.

ધન :- ધન રાશિના શનિવાળો જાતક સદાચારી, યશસ્વી, ચતુર, પરોપકારી, ક્યારેક રાજ્ય દ્વારા સન્માન પ્રાપ્ત કરે અને વૃદ્ધાવસ્થામાં સુખી થાય છે.

મકર: - મકર રાશિમાં શનિ હોય તો જાતક નીતિજ્ઞ, દીર્ધાયું, વિદ્વાન, ભોગી, શિલ્પજ્ઞ, મિથ્યાભાષી અને શંકાશીલ બને છે. એવી વ્યક્તિ ગૃહસ્થજીવનમાં અશાંત જોવા મળે છે.

કુંભ :- કુંભ રાશિમાં શનિવાળો જાતક આકર્ષક વ્યક્તિત્વ સંપન્ન, વિદ્વાન, ગંભીર વિચારક, પ્રભાવશાળી, યશસ્વી, દયાળુ, દાર્શનિક, પરિશ્રમી, ધનવાન અને સુખી હોય છે. તે પ્રત્યેકનો સહયોગ અને સહાનુભૂતિ પ્રાપ્ત કરે છે. આવી વ્યક્તિ પરધન અને પરસ્રીથી યુક્ત હોય છે.

भीज :- મીન રાશિમાં શનિ હોય ત્યારે જાતક ઉત્સાહ વગરનો, ખિન્ન, ઉદાસીન, અનેક સંતતિવાળો, અવિચારી થાય છે. ક્યારેક ધનવાન મિત્રો દગો કરે છે.

## 🜣 शनिनो होषपूर्ण प्रभाव :

કુંડળીના વિભિન્ન ભાવોમાં શનિનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ નીચે મુજબ છે. **૧.** જો જાતકનો જન્મ મેષ, તુલા અથવા વૃશ્ચિક લગ્નમાં થયો હોય તો અશુભ કળ આપે છે.

- 2. જો શનિ મેષ રાશિમાં રહેલો હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- 3. જો શનિ સૂર્યની સાથે બેઠો હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- ૪. જો શનિ સૂર્યની રાશિમાં બેઠો હોય સૂર્ય દ્વારા દેષ્ટ હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- **પ.** મકર તથા તુલા સિવાયની અન્ય કોઈપણ રાશિમાં લગ્ન સ્થાને શનિ બેઠો હોય તો જાતકને દરિદ્ર બનાવે છે.
- ફ. જો જન્મ કુડળીમાં શનિ વકી, દુર્બળ અથવા અસ્તંગત હોય તથા શુભ ભાવોનો પ્રતિનિધિ હોય તો અશુભ ફળદાયક થાય છે.
- બીજા ભાવનો શનિ જાતકને મુખરોગી બનાવે છે.
- ૮. પોતાની સાડાસાતીની અવધિમાં શનિ ઘણું કરીને અશુભ ફળ આપે છે.
- લે. ચોથા ભાવનો શનિ જાતકને કૃશકાય, કપટી, ધૂર્ત, ઉદાસીન, બલહીન, અપયશવાળો તથા વાત પિત્તના વિકારવાળો કરે છે.
- **૧૦**. પાંચમા ભાવનો શનિ જાતકને આળસુ, ઉદાસીન તથા વાતરોગી બનાવે છે.
- **૧૧**. છકા ભાવમાં શનિ જાતકને કંઠરોગી, શ્વાસરોગી, વ્રણરોગી, ભોગી તથા જાતિ વિરોધી બનાવે છે.
- ૧૨. જો શનિ ષષ્ઠેશ અથવા અષ્ટમેશની સાથે બેઠો હોય તો અશુભ કળ આપે છે.
- **૧૩.** જો શનિ પોતાના ભાવથી છક્કો અથવા આઠમા સ્થાનમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- **૧૪.** જો શનિ ચોથા, પાંચમા, દશમા અથવા અગિયારમા ભાવમાં બેઠો હોય તો કષ્ટકારક થાય છે.
- **૧૫**. સાતમા ભાવનો શનિ જાતકને નીચ કર્મ કરનારો, આળસુ, કામી ક્રોધી, વિલાસી, ધનહીન, સુખહીન તથા આચારહીન બનાવે છે.
- **૧૬.** આઠમા ભાવનો શનિ જાતકને કપટી, ધૂર્ત, વાચાળ, ડરપોક, ગુપ્તરોગી તથા કુષ્ટરોગી બનાવે છે.
- **૧૭.** નવમા ભાવનો શનિ જાતકને બીકણ, વાતરોગી, કૃશકાય અને અન્ય રોગવાળો કરે છે.
- ૧૮. દશમ ભાવનો શનિ ઉદર વિકાર પેદા કરે છે.
- **૧૯.** અગિયારમા ભાવે શનિ જાતકને ક્રોધી અને પુત્રહીન બનાવે છે.
  - **૨૦**. બારમા ભાવમાં શનિ, જાતકને અવિશ્વાસુ, કટુભાષી, દુષ્ટ, વ્યસની, આળસુ, અપસ્મારનો રોગી, અપવ્યય કરનારો બનાવે છે. તે માતાને માટે કષ્ટદાયક હોય છે<sup>ં</sup>.

શિલના પ્રભાવની અવધિ: મુખ્યત્વે કરીને શનિ ૩૬ થી ૪૨ વર્ષની અવસ્થામાં જાતકને જીવનમાં પોતાનો વિશેષ પ્રભાવ પ્રગટ કરે છે. શનિની સાડાસાતી અને અઢી વર્ષની પનોતીમાં તેનો વિશેષ પ્રભાવ રહે છે.

શનિ એક રાશિમાં ૩૦ માસ સુધી રહે છે. તથા રાશિના અંતિમ ભાગમાં પૂર્ણ ફળ આપે છે. એ રાશિમાં પ્રવેશ કરવાના છ માસ પહેલાં જ પોતાનો ચમત્કાર પ્રદર્શિત કરવાનો આરંભ કરી દે છે.

લગ્નથી સાતમા સ્થાનમાં તુલા, મકર અને કુંભ રાશિમાં દક્ષિણાયન, સ્વદેષ્કાણ, રાશિના અંત ભાગમાં, શનિવારે તથા કૃષ્ણપક્ષનો વક્રી શનિ બલવાન માનવામાં આવે છે.

## 🜣 शनि विशे विशिष्ट भाहिती :

આપણે કંઈપણ કુરૂપ, દુષ્ટ, અમંગળ અને લઘરવઘર વ્યક્તિને જોઈને ક્યારે બોલી ઊઠીએ છીએ, અરે આ તો પુરો 'સનીચર' ( શનિ જેવો જ) છે. મસ મોટા ભારેખમ શરીરવાળો નહિ પણ, શનિ પોતાના ગાઢ કાળા રંગને કારણે ભયાનક પ્રતીત થાય છે. તેઓ દેહયષ્ટિમાં દુર્બળ છે. પોતાની લાંબી લાંબી ભુજાઓ, મોટી પીળી આંખો, અને લાંબા દાંતોને કારણે બહુજ ભયંકર પ્રતીત થાય છે. એમાં ક્રોધની માત્રા વધુ છે. સ્વભાવે મલિન, પરપીડક, આળસુ, પદોન્નતિમાં બાધક અને તીખા-ચટપટા પદાર્થોમાં રૂચિ રાખનાર છે. સિરકો, મરચું, કડવા-તિકત પદાર્થો એને બહુ જ પ્રિય હોય છે. એ સ્વયં નપુસંક ગ્રહ છે. બૌદ્ધિકતાની દષ્ટિથી વંચિત, મૂર્ખ, આળસુ, ક્રોધી, ઝઘડાખોર, વિવાદી, પ્રતિશોધ (બદલો)ની ભાવના સદંવ ઉદ્યત, મલિન, બીભત્સ અને તમોગુણ પ્રધાન ગ્રહ છે.

'ગીધ પક્ષી એનું વાહન છે. તેની દેષ્ટિ તીવ્ર, શારીરિક રીતે બળવાન, ઊંચી ઉડાન, માંસાહાર એ તામસી પ્રકૃતિને માટે પ્રસિદ્ધ છે. સ્વાર્થી તટસ્થ, ઉદાસીન, ક્રોધી, આળસુ, દીર્ધાહારી અને દૂરદર્શી રૂપમાં એ પક્ષી જગતમાં વિખ્યાત છે. વિચારપૂર્વક જોઈએ તો એની બધી વિશેષતાઓ શનિ સાથે મેળ ખાય છે.

નવગ્રહ મંડળમાં શનિને 'સેવક'નું પદ પ્રાપ્ત છે. સેવા કાર્ય કરનારાઓનો તે (કર્મચારી વર્ગનો) પ્રતિનિધિ પણ છે. શનિને કાળપુરુષનું 'દુઃખ' માનવામાં આવે છે. તે પણ યોગ્ય જ છે.

શનિનો વ્યાસ ૭૧૫૦૦૦ માઈલનો માનવમાં આવ્યો છે. શનિ આકાશમંડળમાં સર્વથી સુંદર ગ્રહ માનવામાં આવ્યો છે. એની ચારે બાજુ ત્રણ વલય-કંકણ જેવાં ચક્ર એકબીજાથી અલગ રહી ઘૂમે છે. શનિ આ વલયોની સાથે જ આકાશ મંડળમાં સંચરણ કરે છે. અન્ય કોઈ ગ્રહો સાથે આવા વલય નથી. શનિના ૧૦ ચંદ્રમા માનવામાં આવ્યા છે. આધુનિક વૈજ્ઞાનિકોના મતે શનિ અન્ય ગ્રહોની અપેક્ષાએ

અત્યંત હલકો ગ્રહ છે. તથા બૃહસ્પતિની તુલનામાં અધિક ઠંડો પણ છે. શનિ અત્યંત મંદગતિથી ચાલનારો ગ્રહ હોવાથી તેના મંદ અને શનૈશ્વર એવાં નામો છે. સૂર્યની સમીપ પહોંચતા એની ગતિ દર કલાકે ૬૦ માઈલની રહી જાય છે. એને એક રાશિમાં ભ્રમણ કરતાં રા વર્ષનો સમય લાગે છે.

શનિનો વેધ મંગળની માફક સમજવો જોઈએ, પરંતુ સૂર્યની સાથે મંગળનો વેધ થવો અસંભવ છે. શનિ સમય સમય પર વક્રી થાય છે. તથા માર્ગી થતો રહે છે.

શનિની સ્વરાશિ મકર અને કુંભ છે. એ તુલારાશિના ૨૦ અંશ સુધી ઉચ્ચસ્થ, મેષ રાશિના ૨૦ અંશ સુધી નીચસ્થ તથા કુંભરાશિના ૨૦ અંશ સુધી મૂળત્રિકોણનો માનવામાં આવે છે. વૃષભ તથા મિથુન એની મિત્ર રાશિ છે તથા કર્ક, સિંહ અને વૃશ્ચ્વિક રાશિઓ સાથે એ શત્રુતા રાખે છે. વૃષભ અને તુલા લગ્નમાં સ્થિત શનિ યોગકારક હોય છે. એના પોતાના નક્ષત્ર પુષ્ય, અનુરાધા તથા ઉત્તરાભાદ્રપદ છે.

બુધની સાથે તે સાત્ત્વિક, શુક્રની સાથે રાજસ તથા સૂર્ય અને ચંદ્રમા સાથે તે શત્રુતાનો સંબંધ રાખે છે.બુધ, શુક્ર, રાહુ તથા કેતુ એના નૈસર્ગિક મિત્ર છે. સૂર્ય, ચંદ્ર તથા મંગળ શત્રુ છે. ગુરુ સાથે એ સમભાવ રાખે છે.

જન્મ કુંડળીમાં જે ભાવમાં શનિ બેઠો હોય છે, ત્યાંથી પાંચમા તથા નવમા ભાવને દ્વિપાદ દૃષ્ટિથી, ચોથા તથા આઠમા ભાવને ત્રિપાદ દૃષ્ટિથી તથા ત્રીજા અને દશમા અને સાતમા ભાવને પૂર્ણ દૃષ્ટિથી જુએ છે. એની એકપાદ દૃષ્ટિ માનવમાં આવતી નથી. તે સર્વ ગ્રહોમાં અધિક બળવાન મનાય છે. એના દ્વારા અંગ્રેજી ભાષા, શારીરિકબળ, વિપત્તિ, શૌર્ય, શક્તિ, પરિશ્રમ, પરાક્રમ, સાહસ, નોકરી, અન્યાય, વિલાસિતા, યોગ, સંકટ, દુર્ભાગ્ય, શત્રુતા, વ્યય તેમજ પર્યાવરણોનો વિચાર પણ કરવામાં આવે છે.

#### 🌣 શનિની સાડાસાતી (પનોતી) અંગે વિચારણા :

ધરતીથી લગભગ ૬૮ કરોડ ૬૦ લાખ માઈલ દૂર શનિદેવ પોતાના ગ્રહપથ પર સૂર્યની પરિક્રમા કરી રહ્યા છે. સૂર્યથી એનું અંતર ૮૮ કરોડ ૬૦ માઈલ છે. આ અંતરના કારણે તે લગભગ ૩૦ વર્ષમાં સૂર્યની એક પરિક્રમા કરી શકે છે. તે એક રાશિમાં ૨॥ વર્ષ સુધી સંચરણ કરે છે. ગોચર સ્થિતિ અનુસાર એક સાથે ત્રણ રાશિઓ પર સાડા સાત વર્ષ સુધી પ્રભાવ પાડે છે. એને શનિની સાડાસાતી કહેવામાં આવે છે.

એ સિવાય અઢી વર્ષ માટે અન્ય રાશિઓ પર પણ પ્રભાવ પાડે છે. ધરતીથી આટલા દૂર રહેવા છતાં પણ તે કોઈ રિમોટ કંટ્રોલની માફક માનવ પ્રાણીઓના ભાગ્યનું નિર્માણ કરે છે. આ બાબતમાં વૈજ્ઞાનિકો અને જ્યોતિષિઓને હજુ ઘણી જ શોધ કરવાની બાકી છે.

પુરાણોમાં વર્ણન છે કે, શનિના દષ્ટભાવના કારણે ભગવાન રામચંદ્રજી રાજગાદીથી વંચિત રહી વનવાસી બન્યા અને ત્યાં પત્નીનો વિયોગ, યુદ્ધ, માનસિક પીડા અને ચિંતાથી તેમને સંત્રસ્ત થવું પડ્યું

મહારથી રાવણ પોતાના સમયનો પ્રકાંડ વિદ્ધાન, અજેય યોદ્ધા, અતુલ પરાક્રમી, અસીમ વૈભવશાળી અને દિગ્વિજયી રાજા હતો. પરંતુ શનિની કોપ દિષ્ટિથી તે પણ નિતાન્ત અસહાય બની ગયો. રામ અને વાનરસેના તો નિમિત્ત માત્ર હતા. વાસ્તવમાં શનિનો કોપ રાવણ ઉપર વધારે હતો તેના જ કારણે રાવણનો સર્વનાશ થયો.

રાજા હરિશ્ચંદ્ર પોતાના સમયનો સર્વ સન્માનિત સમાટ હોવા છતાં રાજસત્તાથી લંચિત થવું પડ્યું. દરિદ્રતાની સીમાની બહાર જઈને સ્વયં અને સ્ની-પુત્રને વેચવા માટે વિવશ થવું પડ્યું. ચંડાળ (ડોમ)ના ઘરે પાણી ભરવું, સ્મશાનના ચોકીદાર તરીકે નિયુક્તિ, રાત-દિવસ જાગવાનું અને પુત્રને માટે કફનની પણ પ્રાપ્તિ ન થઈ. આ સમસ્ત પરિસ્થિતિના મૂળમાં શનિ જ હતો.

નળરાજા પરમ ગુણવાન, પ્રજાપાલક, લોકપ્રિય, યશસ્વી, પરાક્રમી અને નીતિ-નિપુણ હતો. પરંતુ શનિની કુદેષ્ટિના કારણે તેમને પણ રસ્તાનો ભિખારી બનવું પડ્યું. અશ્વશાળામાં નોકરી કરવી પડી. પત્નીનો વિયોગ થયો. દરિદ્રતા અને દાસવૃત્તિની પીડા સહનં કરવા માટે તેમને શનિની વિપરીતતાએ જ વિવશ કર્યો હતો.

શનિની સાડાસાંતીમાં મહાન તપસ્વી મહર્ષિ વેશિષ્ઠના સો પુત્રો નાશ પાધ્યા. શ્રીકૃષ્ણના ઉપર ચોરીનું કલંક આવ્યું. પરાક્રમી અને સત્યાભિમાની રાજા વિક્રમને અસહ્ય શારીરિક દંડ આપીને તેલ ઘાણી ચલાવવાના સંકટમાં મૂકી દીધો. પાંડવોને વનવાસ મળ્યો, કૌરવોનો સર્વનાશ થયો. સૂર્યદેવને પોતાના સાર્થિ અને ઘોડાઓ સહિત કેંટલાક સમયનું અંધત્વ પ્રાપ્ત થયું દેવાધિદેવ ભગવાન શંકરને કૈલાસ પર્વતમાં સંતાઈ જવાની ફરજ પડી. આ બધું શનિના પ્રભાવમાં બન્યું હતું.

જો આ પૌરાણિક પ્રસંગોને કપ્રોલ-કલ્પિત માની લઈએ તો શનિના પ્રભાવના અનેક પ્રમાણ આજકાલ આપણી આસપાસ જોવા પ્રળી શકે તેમ છે. શનિની અનુકૂળ અવસ્થામાં શ્રીમતી ઈન્દિરા ગાંધીને પ્રધાનમંત્રી પદ મળ્યું. પાકિસ્તાનને યુદ્ધમાં હરાવ્યું અને એક સ્વતંત્ર બંગલાદેશનું નિર્માણ કરવામાં સફળતા મળી. આ શનિની પ્રતિકૂળ અવસ્થામાં તેમણે પોતાના પ્રાણ ગુમાવ્યા.

શનિદેવના બૂરા પ્રભાવમાં ફસાયેલ મોટા રાજનેતાઓના ઉદાહરણ પણ આપણી સામે છે. એક છે શ્રી પી. વી. નરસિંહરાવ જેઓ શનિની સાડાસાતીના પ્રભાવમાં નેતૃત્વ અને સન્માન ગુમાવીને કાનૂની કાર્યવાહીનો સામનો કરી રહ્યા છે. બીજા છે શ્રી લાલુપ્રસાદ યાદવ જેઓ પોતાની ખુરશી બચાવવા ધમપછાડા અને યુક્તિ-પ્રયુક્તિ કરી રહ્યા છે. અધિક આશ્ચર્ય તો એ છે કે, શનિદેવ પોતાનો અશુભ પ્રભાવ બતાવવા પહેલાં શૂરાની શૂરવીરતા, અધિકારીઓની સત્તા, વિદ્ધાનોની બુદ્ધિમત્તા, વિચારવાન લોકોનું મન, ધનવાનોનું ધન આદિનું હરણ કરીને અર્કલ્પિત ભયાનક પરિસ્થિતિઓનું નિર્માણ કરીને મનુષ્યને એટલો વિચારશૂન્ય બનાવી દે છે કે, અંતમાં ઘોર સંકટમાં નાંખીને જર્જરિત કરી નાંખે છે. જેથી તેને રાજદંડ (સજા) ભોગવવાનો પ્રસંગ પણ આવે છે.

જન્મ કુંડળીમાં જો શનિ અશુભ ફળદાયી હોય અને પોતાના સાડાસાતી કાળમાં અશુભ ગ્રહોથી યુક્ત અથવા દષ્ટ હોય તો ચાહે તે ગોચર ગ્રહ જ કેમ ન હોય તોપણ તે મનુષ્યને એટલું ભયાનક અશુભફળ આપશે કે, જેને આજીવન ભુલાવું મુશ્કેલ છે. ભલે તે નાસ્તિક મતનો કેમ ન હોય, પરંતુ શનિની સાડાસાતીનો આરંભ થતાં જ પોતાના શુભ યા અશુભફળથી તેની પરિસ્થિતિમાં એવો ફેરફાર લાવે છે કે, અંતે તે વિશ્વાસ કરતો થઈ જાય છે. એવું વારંવાર અનુભવમાં આવ્યું છે.

આકાશ સ્થિત ગ્રહોમાં શનિ એટલો પ્રબળ અને શક્તિશાળી છે કે, તે પોતાના શુભઅશુભનો પરિચય અને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ માનવીય પ્રાણીને જ નહિ, પરંતુ ઈશ્વરીય વિભૂતિ દેવતા, મહર્ષિ અને પ્રતાપી રાજાઓને પણ આપી ચૂક્યો છે. જેનાં કેટલાંક પ્રમાણો અગાઉ લખી ચૂક્યા છીએ.

ઘણું કરીને એમ કહેવામાં આવે છે કે શનિ જે રાશિમાં ભ્રમણ કરતો હોય છે, તેમાં એક પગ આગળની રાશિ પર મારે છે, એક પગ પાછળની રાશિ પર આ રીતે શનિની સાડાસાતી સાંડાસાત વર્ષમાં પૂર્ણ થાય છે.

સામાન્ય રૂપમાં જ્યોતિષીય ગણના અનુસાર પ્રત્યેક રાશિમાં અઢી વર્ષ ભ્રમણ કર્યા પછી આગળની રાશિમાં ભ્રમણ કરવાનો આરંભ કરે છે. આ રીતે બાર રાશિઓમાં ભ્રમણ કરતાં કરતાં જે દિવસે તે કોઈની જન્મકુંડળીમાં તે રાશિમાં પ્રવેશ કરે છે, જ્યાં તે જન્મકાળથી એક રાશિ પહેલાં હતો તો સ્થૂળ માનથી સાડાસાતી શરૂ થઈ એવું સમજવું જોઈએ. તે રાશિનું ભ્રમણ અઢી વર્ષમાં પૂર્ણ કરીને ચંદ્રમા જે રાશિમાં હોય તે રાશિમાં પ્રવેશ કરે છે. એટલે અઢીવર્ષ પૂર્ણ થયા એમ માનવું જોઈએ. હવે ચંદ્રમા જે રાશિનો હોય તે રાશિમાં શિન પસાર થઈ આગળની રાશિમાં પ્રવેશ કરે એટલે બીજા અઢી વર્ષ પૂર્ણ થયા એવું માનવું જોઈએ. ત્યાર પછી જન્મ રાશિથી આગળની રાશિમાં અઢી વર્ષ પૂર્ણ થાય એટલે સાડાસાત વર્ષ પૂર્ણ થાય છે. આને શનિની સાંડાસાતી (પનોતી) કહેવામાં આવે છે.

સ્થૂળ માનથી આમ સમજવામાં આવે છે. વાસ્તવમાં આ ધારણા ખોટી છે. વાસ્તવમાં સૂક્ષ્મ ગણિત અનુસાર જ્યારે શનિ જન્મ રાશિથી ત્રીજા ભાવમાં પહોંચીને એટલા અંશ પર પહોંચે છે, જેટલા અંશ પર જન્મકાળનો ચંદ્રમા હતો તો, શનિની સાડાસાતી વાસ્તવમાં સમાપ્ત થાય છે. આને સાચી રીતે સમજવા માટે એક ઉદાહરણ આપવામાં આવે છે. માની લોકે શરદચંદ્ર નામની એક વ્યક્તિ છે. તેની કુંભ રાશિનો ચંદ્રમા જન્મ સમયે ૨૦ અંશનો છે, ત્યારે શનિ મકર રાશિમાં પ્રવેશ કર્યા પછી જ્યારે ૨૦ અંશ પર પહોંચશે ત્યારે શનિની સાડાસાતીનો આરંભ થશે અને મેષ રાશિના ૨૦ અંશ પર પહોંચશે ત્યારે અર્થાત્ ૧ વર્ષ ૮ મહિના પછી શનિની સાડાસાતી સમાપ્ત થઈ એવું સમજવું જોઈએ. અર્થાત્ મકરરાશિનો શનિ ૧૦ મહિના, કુંભ રાશિમાં અઢી વર્ષ અને મીન રાશિમાં અઢી વર્ષ અને મેષ રાશિમાં ૧ વર્ષને ૮ મહિના ભ્રમણ કરવાથી સાડાસાત વર્ષ પૂર્ણ થયા એમ માનવું શુદ્ધ શાસસંમત છે.

આ જ રીતે ચંદ્રરાશિથી ચોથો શનિ અઢીવર્ષની નાની પનોતી (સોનાને પાયે) અને ચંદ્ર રાશિથી આઠમો શનિ અઢી વર્ષની નાની પનોતી (ચાંદીને પાયે) શરૂ થાય છે. સાડાસાતીના પ્રથમ રા વર્ષ માથા ઉપર ચાંદીને પાયે, બીજા રા વર્ષ છાતીએ તાંબાને પાયે અને અંતિમ અઢી વર્ષ સોનાને પાયે પનોતી આવે છે.

### 🜣 शनिनी शुलाशुल राशि अने स्थान :

- જન્મ કુંડળીમાં શનિ જો૬-૮-૧૨મા ભાવમાં હોય અને અશુભ ગ્રહોથી યુક્ત હોય
   અથવા દષ્ટ હોય તો સાડાસાતીનું અશુભકળ મળશે.
- **૨**. ચંદ્રકુંડળીમાં બીજા અને બારમા ભાવમાં શનિ જો સૂર્ય, મંગળ, રાહુથી યુક્ત હોય તો સાડાસાતીમાં અશુભકળ મળશે.
- 3. જો જન્મકુંડળીમાં ચંદ્રમા નિર્બળ હોય અને શુભ ગ્રહોથી દેષ્ટ ન હોય તો સાડાસાતીનું ફળ મળવાનું નિશ્ચિત છે.
- ૪. ચંદ્રમા જો શત્રુ રાશિનો યા વૃશ્ચિક રાશિનો હોય તથા મંગળ, રાહુ, કેતુથી યુક્ત હોય તો અશુભ ફળ મળવાનું એ નિશ્ચિત છે.
- ૫. ચંદ્રના બીજા અને બારમા ભાવમાં શુભગ્રહ હોય, અથવા તે પર એની દૃષ્ટિ હોય તો સાડાસાતી કાળમાં શુભ ફળ મળશે.
- **ξ.** ચંદ્રમાના બીજા અને બારમા ભાવમાં જો કોઈ ગ્રહ ન હોય તો પણ શુભ ફળ મળવાનું એ નક્કી છે.
- ચંદ્ર કુંડળીમાં જો બુધ, ગુરુ, શુક્રથી યુક્ત યા દેષ્ટ હોય તો શુભ ફળ મળશે.
- c. જન્મ કુંડળીમાં ચંદ્રમા શનિથી યુક્ત હોય તો એવો જાતક તામસીવૃત્તિનો થશે અને મંગળથી દ્રષ્ટ ન હોય તો સાડાસાતી કાળમાં અશુભ ફળ મળશે.

### 🜣 સાડાસાતીનું રાશિગત શુભાશુભફળ :

શનિની પનોતીના સાડાસાત વર્ષમાં કઈ રાશિને કયો સમય શુભ અને અશુભ ફળદાયક થશે તે પણ જાણવું આવશ્યક છે. જે અહીં વિચારવામાં આવ્યું છે.

♦ ચંદ્રમા જો મેષ રાશિનો હોય તો મીન રાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ ફળદાયી, મેષ

રાશિના ૨॥ વર્ષ અત્યંત અશુભ (મનુષ્ય અને દ્રવ્ય હાનિ) અને વૃષભ રાશિના રાશ વર્ષનો સમય સાધારણ શુભ ફળદાયક રહેશે.

- ♦ વૃષભ રાશિને મેષ રાશિના ૨॥ વર્ષ અશુભ, વૃષભ રાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ અને મિથુન રાશિના ૨॥ વર્ષ દ્રવ્ય પ્રાપ્તિને માટે અનુકૂળ રહેશે.
- મિથુન રાશિને વૃષભ રાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ ફળદાયક, મિથુન રાશિના ૨॥ વર્ષ અનુકૂળ અને કર્ક રાશિના ૨॥ વર્ષનું ફળ સામાન્ય રહેશે.
- ♦ સિંહરાશિને કર્ક રાશિના ૨॥ વર્ષ અશુભ, સિંહરાશિના ૨॥ વર્ષ અશુભ અને કન્યા રાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ રહેશે.
- ♦ કન્યા રાશિને સિંહ રાશિના ૨॥ વર્ષ અશુભ, કન્યા રાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ અને તુલા રાશિના ૨॥ વર્ષના કાળમાં અકસ્માત ધનલાભ, ભૂમિલાભ અનેક પ્રકારના સુખનો લાભ થશે.
- ♦ કર્ક રાશિને મિથુનરાશિના ૨॥ વર્ષ શુભે, કર્ક રાશિના શુભાશુભ, અને સિંહ રાશિના ૨॥ વર્ષ અશુભ હશે.
- ♦ તુલા રાશિને કન્યા રાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ, તુલા રાશિના ૨॥ વર્ષ અત્યંત શ્રેષ્ઠ અને વૃશ્ચિક રાશિના ૨॥ વર્ષ અશુભ રહેશે.
- ♦ વૃશ્ચિક રાશિને તુલા રાશિના ૨॥ વર્ષ શ્રેષ્ઠ. વૃશ્ચિકના ૨॥ વર્ષ અનિષ્ટ ફળદાયી અને ધનના ૨॥ વર્ષ સામાન્ય ફળકારક રહેશે.
- ♦ ધન રાશિને વૃશ્ચિકના ૨॥ વર્ષ અશુભ, ધનરાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ અને મકર રાશિના ૨॥ વર્ષ સાધારણ ફળદાયી હોય છે.
- ♦ મકર રાશિને ધન રાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ ફળદાયક, મકરના ૨॥ વર્ષ સાધારણ અને કુંભ રાશિના ૨॥ વર્ષ ઉત્તમ ફળદાયી હોય છે.
- ♦ કુંભ રાશિને મકર રાશિના ૨॥ વર્ષ સાધારણ, કુંભ અને મીન રાશિના ૨॥ -૨॥ વર્ષોમાં શુભ ફળ મળશે.
- ♦ મીન રાશિને કુંભ રાશિના ૨॥ વર્ષ શુભ, મીન રાશિના ૨॥ વર્ષ પણ શુભ અને મેષ રાશિના ૨॥ વર્ષોમાં અશુભ કળ મળવાનું નિશ્ચિત છે.

ઉપર લખ્યા મુજબ જન્મકુંડળીનું સાડાસાતીનું ફળ બતાવતી વખતે શનિના અંશ, કયા ભાવમાં તે સ્થિત છે, શુભ-અશુભ ગ્રહોની દેષ્ટિ, યુતિ આદિનો વિચાર કરવો આવશ્યક છે. ચંદ્રમાનો સાડાસાતી સમય અને રાશિનો પણ સાડા સાતીના સમયે મનુષ્યને શુભ-અશુભ કળ મળવાનું નિશ્ચિત છે. આ વાત ક્યારેક ભૂલવી નહિ જોઈએ. જન્મકુંડળીમાં જો ગુરુની પૂર્ણદૃષ્ટિ જો શનિ પર હોય તો સાડાસાતીનો કાળ પ્રાયઃ શુભ કળદાયી હોય છે.

એક વાત પણ યાદ રાખવા જેવી છે કે, જેવી રીતે શનિની સાડાસાતી અશુભ ફળદાયી છે તેવી રીતે બહુ જ શુભ ફળ આપનારી પણ છે. સાડાસાતીનું શુભ અશુભ ફળ જન્મકાલિક ચંદ્રના અંશ પર નિર્ભર છે અને તે અંશ પર જ્યારે શનિ કોઈ રાશિમાં પહોંચે છે તો એનું ફળ મળવાની શરૂઆત થાય છે.

શનિની સાડાસાતીનો આરંભ થવાના સમયે જન્મકુંડળીમાં જો લગ્નેશ બળવાન હોય, શુભગ્રહોથી યુક્ત યા દષ્ટ હોય અને પાપ ગ્રહોની દષ્ટિ ન પડતી હોય તો ધન સંબંધી કોઈ હાનિ થતી નથી.

શનિદેવ મંદગતિના જરૂર છે, પરંતુ મંદબુદ્ધિના તો નથી જે. તેમણે પોતાના ગુરુ પાસે જે સાડાસાત જન્મે પણ શીખી ન શકાય તેવી વિદ્યાઓનું અધ્યયન સાડાસાત વર્ષમાં પૂર્ણ કર્યું છે. ગુરુને તેનો પરિચય થયા પછી શનિદેવ પાસે ગુરૃદક્ષિણામાં શનિની સાડાસાતીમાંથી છૂટકારાની માંગણી કરી, ત્યારે શનિદેવ કેટલીકવાર મૌન રહ્યા પછી બોલ્યા, "આચાર્ય, આપ જે માંગી રહ્યા છો તે દેવ મંડળ અને ઈશ્વરની ઈચ્છા વિરુદ્ધ છે. સંસારના સર્વ મનુષ્ય મારી ગતિથી પ્રભાવિત થાય છે. હું ઈચ્છુ તોપણ આ પ્રભાવથી કોઈ પ્રાણીને મુક્ત કરી શકતો નથી. હા, હું આપની એક સેવા કરી શકું છું હું આપને એ બતાવીશ કે, સાડાસાતીનો પ્રભાવ આપના શરીર પર સર્વાધિક ક્યારે પડશે. સાવધાન રહેશો તો આ પ્રભાવથી પોતાનો બચાવ કરી લેશો. આપ તપસ્વી છો, સદાચારી છો. હું આપનું કંઈ બગાડી શકીશ નહિ. આ નિયતિ છે એ ટાળી શકાય નહીં." આમ શનિએ પોતાના વિદ્યાદાતા ગુરૂને પણ સાડાસાતીમાંથી મુક્ત કર્યા નથી. તેમને પણ ફાંસીના માંચડા સુધી પહોંચવું પડ્યું. સાવધાની રાખતાં તેમનો બચાવ અવશ્ય થયો હતો.

શનિની વિપરીત દશામાં પ્રાજ્ઞહાનિ થતી નથી. શનિદેવની દિલચસ્પી માનહાનિ, ધનહાનિ, આકસ્મિક સંકટ અને માનસિક કલેશ આપવામાં વધુ છે. પ્રાજ્ઞહાનિ કરવાથી તો મનુષ્યનો સંકટ અને મુશ્કેલીમાંથી છૂટકારો થઈ જાય છે.

જન્મકુંડળીમાં શનિ જો નીચ રાશિનો, નીચ ભાવમાં યા શત્રુ રાશિમાં હોય અથવા અશુભ ગ્રહોથી યુક્ત યા દેષ્ટ હોય તો સાડાસાતીમાં આ કપટ, દુષ્ટતા, વિશ્વાસઘાત, પરવશતા અને દાસત્વ જેવાં કર્મો કરવા માટે વિવશ બનાવે છે અને મનુષ્ય પોતાનું સ્વાભિમાન છોડીને સ્વાર્થી થઈ જાય છે. પરંતુ શનિ જો ઉચ્ચ અંશ, ઉચ્ચરાશિ અને ઉચ્ચભાવમાં તથા મિત્રગ્રહથી યુક્ત અથવા દેષ્ટ હોય તો મનુષ્ય ઉચ્ચ કોટિની સહનશીલતાં, સારા વિચાર, સંતુલિત બુદ્ધિ, દૂરદર્શિતા, દઢતા, નિષ્પક્ષતા

ઈત્યાદિ સદ્ગુણોને ભરીને પોતાનું તો કલ્યાણ કરે છે, અને સમાજમાં પોતાનું મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન બનાવી લે છે, શનિ ગ્રહ કેટલો શક્તિશાળી છે, એની પ્રતીતિ આ વાતથી થાય છે.

શનિગ્રહ લોહસંજ્ઞક છે. લોખંડના તીખા હથિયારોથી જેવી રીતે કોઈ કારીગર પથ્થરમાં દેવતાની મૂર્તિનું નિર્માણ કરી મંદિરમાં સ્થાપિત કરવા માટે પ્રસ્તુત કરીને જનતાના મનમાં શ્રદ્ધાની ભાવના જગાડે છે, તેવી જ રીતે શનિ ગ્રહ પ્રારંભમાં મનુષ્યને માટે ઘોર સંકટનું નિર્માણ કરી અંતમાં તેને પૂજનીય બનાવી દે છે.

એને આ રીતે સમજીએ - જન્મ કુંડલીમાં જો શનિ ગ્રહ ઉચ્ચનો છે તો જે મનુષ્ય નાસ્તિક હોય છે, તેને પણ ઈશ્વર પ્રતિ શ્રદ્ધાવાન બનાવી દે છે. દરિદ્ર વ્યક્તિને ખૂબ ધનવાન બનાવી દે છે. પાપીને પુણ્યાત્મા બનાવીને તેની જીવનયાત્રા સફળ બનાવે છે. એટલે આ અપાર શક્તિશાળી ગ્રહની પ્રભુતાનો સ્વીકાર કરવો જ પડશે.

જયોતિષશાસ્ત્ર અનુસાર શનિ ઉગ્ર ગ્રહ છે, પરંતુ આ માત્ર અર્ધ-સત્ય છે. 'શનિ' વાસ્તવમાં અહંકારને નષ્ટ કરનારો ગ્રહ છે. અહંકારી વ્યક્તિને જ તેની 'સાડાસાતી' કાળમાં અધિક કષ્ટ થાય છે. બીજી દૃષ્ટિથી એ પણ જોવામાં આવે છે કે, 'સાડાસાતી'નો સમય ન હોવા છતાં પણ કેટલીક વ્યક્તિઓને દુઃખ અને કષ્ટ થાય છે. શા માટે ? એને સમુચિત ઉત્તર જ્યાતિષશાસ્ત્ર દ્વારા આપી શકાય છે અને તેનાથી એ જાણી શકાય છે કે, કેવળ શનિ જ કષ્ટ સૂચક ગ્રહ છે. એવું નથી, અન્ય ગ્રહ પણ છે. ઉચ્ચ સ્થિતિમાં શનિ મહાન સુખનો પણ સૂચક હોય છે.

આ શનિ ગ્રહ જ સંસારની માયાજાળમાં ફસાયેલ મનુષ્યોને પોતાના તીક્ષ્ય કિરણોના પ્રભાવથી અશુભ ફળ જેવાં કે, મૃત્યુ સમાન પીડા, સંતાન, સંપત્તિ, સી આદિનો નાસ ઈત્યાદિ આપીને તેને જાગ્રત કરે છે, અને તેને ધન, જન સંબંધી અશ્વર્ય આદિથી ક્રમશઃ દૂર કરતા કરતા તેનું ધ્યાન ઈશ્વરની આરાધનામાં લગાવે છે. આથી એમ કહી શકાય કે, શનિ જ એક એવો ગ્રહ છે કે, જે વ્યક્તિને ભૌતિક સુખ અને સ્વાર્થની અપેક્ષાએ પરમાર્થના અધિક પાઠ ભણાવીને જીવનને વધુ ઉજ્જવળ બનાવે છે. આ કટુ સત્ય છે. આ સંસારમાં જેટલા પણ સાધુ, સંત, સન્યાસીઓ થયા, ત્યાગીઓ થયા છે, તેમની અતૂટ શ્રદ્ધા, ધાર્મિક ગ્રંથ અને શ્રેષ્ઠ ધર્મોપદેશક અનાદિકાળથી મનુષ્યના મનમાં ઉત્પન્ન નથી કરી શક્યા, તે કાર્યને આ શનિદેવ ગ્રહરૂપે પૃથ્વીથી કરોડો માઈલ દૂર રહીને પણ પોતાના સાડાસાતી કાળમાં એક ક્ષણમાં પૂર્ણ કરવાની ક્ષમતા અને સામર્થ્ય રાખે છે. સાથો સાથ તેનું વર્તમાન અને ભાવિ જીવનને પણ શ્રેષ્ઠ બનાવી દે છે.

શનિ અને હનુમાનજી : રાવણ પોતાના સમયનો અજેય યૌદ્ધા, વેદશાસનો મર્મજ્ઞ તંત્રવિદ્યામાં દક્ષતા પ્રાપ્ત કરનાર, અધ્યાત્મ અને આયુર્વેદનો તલસ્પર્શી વિદ્વાન હતો અને યોગ સાધના દ્વારા તેણે અનેક સિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરી લાધી હતી. તે ગ્રહોની ગતિ પણ અવરોધી શકતો હતો, લંકા દહન સમયે હનુમાનજીએ જોયું કે, સુવર્ણપુરી લંકા બાળવા છતાં કાળી પડી ન હતી. લંકાના કારાગાર જેવા સ્થાનમાં એક નીલશ્યામ વ્યક્તિને જોઈને હનુમાનજીએ તેમનો પરિચય પૂછ્યો, તે તે વ્યક્તિએ બતાવ્યું કે, હું શનિ છું અને રાવણે મને યોગ બળથી અહીં બાંધી રાખ્યો છે. (મારી શક્તિ કેન્દ્રિત કરીને કિલિત કરી દીધી છે.) આપ મને મુક્ત કરી દો' હનુમાનજીએ તત્કાળ તેના બંધન ખોલીને તેને મુક્ત કર્યો. તેણે મુક્તિ મળતાં જ હનુમાનજીને પૂછ્યું, 'હું આપની શી સેવા કરું?' હનુમાનજીએ કહ્યું તમે લંકાને કાળી રાખ બનાવી દો, અને ભવિષ્યમાં કોઈ મારા શરણમાં આવે તો તેને ત્રાસ આપવો નહિ. શનિએ આ બંને વાતનો સ્વીકાર કરી લીધો. કારણ કે, તે રાવણના યોગ બંધનથી મુક્ત થઈ ચુક્યો હતો. હનુમાનજી સ્વયં મહાન યોગી અને પ્રકાંડ વિદ્વાન છે. તે રાવણના કરતાં અધિક સામર્થ્યવાન છે. એટલે શનિ પર રાવણની યોગશક્તિ અને કીલનનો પ્રભાવ નષ્ટ થઈ ગયો હતો. શનિએ પોતાને પૂર્ણ સબળ અને સમર્થ હોવાનો અનુભવ કર્યો અને તત્ક્ષણ ક્રોધમયી દૃષ્ટિથી લંકાનગરીને જોતાં સ્વર્ણાભ લંકા સામાન્ય લાકડાના કોયલા અને રાખની માફક કાળી થઈ ગઈ. ત્યારબાદ પોતાના અપમાન અને વિરોધ બંધનની ભાવનાથી દગ્ધ શનિએ રાવણને પોતાનું લક્ષ્ય બનાવ્યો. પરિણામ એ આવ્યું કે, રાવણ જે વિશ્વવિજયી અને બ્રહ્માંડ વિજેતા બની ચૂક્યો હતોજેપોતાના પરિવાર સહિત યુદ્ધના અગ્નિમાં ભસ્મ થઈ ગયો. રામ અને વાનર સેના તો નિમિત માત્ર હતા. વાસ્તવમાં શનિની પ્રતિક્ળતાને કારણે જ રાવણનો સર્વનાશ થયો હતો.

राहेहवता



राहुः सिंहलदेशजश्र्य निऋतिः कृष्णाङ्ग शूर्पासनो यः पेठीनसि गोत्रसम्भव समिद दुर्वामुखो दक्षिणः ।

यः सर्पाद्यद्विदैविते च निऋतिः प्रत्याधिदेवः सदा षट्त्रि शुभकृच्य सिंहिकसुतः कुर्यात् सदा मङ्गलम् ॥

રાહુની માતાનું નામ સિંહિકા છે. જે દૈત્યરાજ હિરણ્યકશિપુની પુત્રી હતી. તેનાં લગ્ન વિપ્રચિત્રિ નામક દાનવ સાથે થયાં હતાં, તેના ગર્ભથી રાહુએ જન્મ ગ્રહણ કર્યો હતો. માતાના નામથી તેને સૈંહિકેય કહેવામાં આવે. છે. રાહુના બીજા સો ભાઈઓ હતા. એમાં રાહુ સૌથી મોટો હતો. અવસ્થામાં જ નહીં બળમાં પણ રાહુ સૌથી વધારે આગળ પડતો હતો. આગળ ચાલીને એ ગ્રહ બની ગયો. (શ્રીમદ્ ભાગવત. ૬/૬-૩૭)

સમુદ્ર મંથનમાં જ્યારે અમૃતોપ લબ્ધિ બાદ રાહુ છળપૂર્વક અમૃતપાનને માટે દેવતાઓની પંક્તિમાં જઈને બેઠો અને ચંદ્રમા સૂર્યે ભગવાન વિષ્ણુને તેના કપટભાવનું રહસ્ય બતાવી દીધું, ત્યારે ભગવાને ચક્રથી રાહુનું મસ્તક ધડથી અલગ કરી દીધું. પરંતુ અમૃત પાન કરવાથી શિર તથા ધડ બંને અલગ-અલગ જીવિત બની રહ્યાં, ત્યારે શિરનું નામ 'રાહુ' તથા ધડનું નામ 'કેતુ' પડ્યું. અમૃત પીવાથી તે અમર થઈ ગયો હતો. (શ્રીમદ્ ભાગવત. ૮/૯/૨૪/૨૭).

આથી બ્રહ્માએ તેને ગ્રહ બનાવી દીધો - 'अजो ग्रहम चीक्लपत्' (શ્રીમદ્ ભાગ. ૮/૯-૨૬)

રાહુ ગ્રહ મંડલાકાર હોય છે. (મહા. ભીષ્મ. ૧૨-૪૦). ગ્રહોની સાથે રાહુ બ્રહ્માની સભામાં બેસે છે. (મહા. સભા.૧૨-૧૯). પૃથ્વીની પોતાની છાયા મંડલાકાર હોય છે. રાહુ અહીં ભ્રમણ કરે છે. (મત્સ્ય પુ. ૨૮-૬૧). રાહુ ગ્રહ છાયાનો અધિષ્ઠાતૃ દેવતા છે. ઋગ્વેદમાં જણાવાયું છે કે- અસૂર્યા (સિંહિકા)નો પુત્ર રાહુ જ્યારે સૂર્ય અને ચંદ્રને તમથી આચ્છન્ન કરી લે છે, ત્યારે એટલું અંધારું છવાઈ જાય છે કે, લોકો પોતાના સ્થાનને ઓળખી શકતા નથી. (ૠક. પ/૪૦/૬) ગ્રહ બન્યા પછી પણ વૈર ભાવથી પૂર્ણિમા એ ચંદ્ર ઉપર અને અમાવાસ્યાએ સૂર્ય ઉપર આક્રમણ કરે છે. એને ગ્રહણ યા રાહુ પરાગ કહે છે. ઉપરાગના સમયે અવ્રતત્વ (અપવિત્રતા) આવી જાય છે, જેનો પ્રતિકાર સ્નાનાદિથી આવે છે. (ૠક. પ/૪૦/૬-૯)

રાહુના અન્ય નામ સૈંહિકેય, અગુ, ફિણ, તમ, સર્વઅસુર, અભિ, કૃષ્ણાંગ, દીર્ધ-કવિલાસ, ગુહ, આગવ વગેરે છે.

વર્ણ: - રાહુ ગ્રહનો વર્ણ નીલમેઘ સમાન અને એના સિંહાસનનો રંગ પણ નીલ (ભૂરો) છે. **ધાહનઃ –** રાહુનું વાહન ૨થ અંધકારરૂપ છે. એને કવચાદિથી સજાવેલ વાયુ સમાન કાળા આઠ ઘોડા ખેંચે છે. (મત્સ્ય. પુ. ૧૨૭)

રાહુ ધ્યાન આ પ્રકારે કરવું જોઈએ -

कराल वदनः खड्गचर्मशूली वरप्रदः । नीलसिंहासनस्थश्च राहुस्र प्रशस्यते ।। (मतस्य पु. ९८/१)

રાહુનું મુખ ભયંકર છે. તેમના હાથોમાં તલવાર, ઢાલ, ત્રિશૂળ અને વરમુદ્રા શોભા પામે છે તથા તે નીલા રંગના સિંહાસન પર આસીન છે. ધ્યાન (પ્રતિમા)માં આવું રાહુનું સ્વરૂપ પ્રશસ્ત માનવામાં આવ્યું છે.

☼ રાહુના અધિદેવતા કાળ : હિરણ્ય ગર્ભની ઉત્પત્તિના અવસર પર ભગવાને પોતાના અંશ રૂપ કાળને પણ પ્રગટ કર્યો હતો. આ માટે કાળદેવતા ભગવાનના પુત્ર કહેવાય છે. (વા.રા.ઉ. ૧૦૪/૨)એનું કામ સમય પર સર્વનો સંહાર કરવાનું છે. એથી ભગવાન રામે એને 'સર્વ સંહારક' કહીને સંબોધિત કર્યો. (વા. ૨ા. ઉત્તર. ૧૦૪/૧૯).

કેટલાંક લોકો કાળને ૨૫મું તત્ત્વ માનતા હતા. એના પર શ્રીમદ્ ભાગવતે નિર્ણય આપ્યો છે કે, કાળ કોઈ પૃથક તત્ત્વ ન હોઈ ભગવાનની જ શક્તિ છે. (ૠ૨૬/૧૫-૧૬). શક્તિ અને શકત્યાશ્રયમાં ભેદ ન હોવાને કારણે ભગવાનને જ કાળ કહેવામાં આવે છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ કાળરૂપમાં અવતીર્ણ થયા. (શ્રીમદ્ભાગ. ૧/૧૩/૪૮).

જેવી રીતે નદીઓની ધારા-પરંપરા અબાધિત ગતિથી આગળ વધતી રહે છે, તેવી રીતે ભગવાન કાળ રૂપથી કાળની ધારાને પ્રવાહિત કરતા રહે છે. (શ્રીમદ્ભાગ.૮/૧૭/૨૮) બ્રહ્મ રૂપ હોવાથી કાળનું બ્રહ્મા આદિ દેવતાઓ પર શાસન ચાલે છે. (શ્રીમદ્ભાગ. ૩/૨૯/૪) કાળ સ્વંય અવિનાશી છે પણ બીજાઓનો નાશ કરે છે. સ્વયં અનન્ત છે, કિંતુ બીજાઓનો અંત કરે છે. મૃત્યુ કાળની સંહારક શક્તિ છે.

વિશ્વમાં જેટલા નાના-મોટા પદાર્થ છે, સર્વ કાળને આધિન છે. જેટલા ભાવ અને અભાવ પદાર્થ છે, સર્વકાળ દ્વારા સર્જાયેલ છે અને કાળ દ્વારા જ વિનષ્ટ થાય છે. (મહા. અનું. ૧/૫૧/૫૬). સ્વરૂપભૂત હોવાને કારણે જેવી રીતે વેદ ભગવદરૂપ છે, તેવી રીતે કાળને પણ વેદરૂપ કહેવામાં આવ્યો છે. (શ્રીમદ્ ભાગ. ૫/૨૨/૨) એનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે.

कालः करांलवदनो नीलाङ्गश्वातिभीषणः ।

पाशदण्डधरः कार्यः सर्पवृश्चिक रोमवान् ॥ (श्री तत्त्वनिधि)

કાળ દેવતાનું શરીર અતિ ભયાનક તથા નીલ છે. સાપ અને વીછું એનાં રૂવાડાં છે. એ પાશ અને દંડને ધારણ કરે છે.

રાહ્ના પ્રત્યધિદેવતા સર્પ (નાગ) દેવતા : કેટલાક સર્પ પૃથ્વી પર, કેટલાંક અંતરિક્ષમાં તથા કેટલાક ઘુલોકમાં રહે છે. (યજુર્વેદ ૧૩-૬) ઘુલોકનાં દીપ્ત સ્થળોમાં રહેનારા એ સર્પ દિવ્ય હોય છે. તેમને આપણે જોઈ શકતા નથી. તેઓ એટલા દિવ્ય હોય છે કે, સૂર્યના કિરણોમાં પણ રહી શકે છે. (યજુ. ૧૩/૮) કેટલાક તો પોતાની દિવ્યતાથી બાણનું સ્વરૂપ ધારણ કરી લે છે. (યજ્ર. ૧૩/૭). આ સર્પોની પજા કરવામાં આવે છે, એને મધનો હવિ પ્રદાન કરવામાં આવે છે. (તૈત્તિરીય. 3/૧/૧/૬) નાગ શબ્દ સર્પનો પર્યાયવાચી છે. આ નામથી પણ એની પૂજા કરવામાં આવે છે. (શાંખા. ગૃહ્ય. ૪/૯-૩). આ સર્પોમાં કેટલાંકનો આકાર કમરથી ઉપર મનષ્યનો, નીચેનો સર્પની માફક રહે છે. (મતસ્ય પુ. ૬૪/૪૮/૪૯). ભૌતિક સષ્ટિનો આરંભકાળ હતો. પિતામહ બ્રહ્મા સૃષ્ટિની વૃદ્ધિ માટે સતત સચેષ્ટ હતા, કિંત આશાને અનુરૂપ સફળતા મળતી ન હતી. આથી તેઓ ચિંતિત થઈને હાથપગ લંબાવીને સઈ ગયા. અંતમાં તે ભોગમય શરીરનો તેમણે પરિત્યાગ કરી દીધો. તે શરીરથી જે બાલ (વાળ) ખરીને પડયા તેઓ 'અહિ' થઈ ગયા. હાથ-પગ સંકોચીને સરકવા લાગ્યા. એટલે 'સર્પ' અને 'નાગ' કહેવાયા. (શ્રીમદ્ ભાગ. ૩/૨૦/૪૭/૮) આ રીતે સર્પોની પ્રથમ સુષ્ટિ પિતામહ બ્રહ્માના શરીરથી થઈ. આગળ ચાલીને કંદ્ર સર્પની જનની બની. એના પતિદેવ પ્રજાપતિ કશ્યપ હતા. પ્રારંભમાં કદ્રએ એક હજાર ઈડાને જન્મ આપ્યો, તે ઈડાઓને ફોડીને એક હજાર નાગપુત્રો ઉત્પન્ન થયા. (મહાભારત આદિ. ૧૬/૮/૧૫) અનન્ત, વાસુકી, તક્ષક, કર્કોટક, શંખ, કલિક, પદ્મ, મહાપદ્મ પ્રધાન નાગ માનવામાં આવ્યા છે.

દેવતાઓમાં તો અણિમાદિ સિદ્ધિઓ રહે છે, તે સર્પોમાં પણ રહે છે. સર્પોની અનેક ઘટનાઓ આ દિવ્યતાને બતાવે છે. એકવાર ઉત્તંક જ્યારે રાજા કોત્સની પત્નીના કુંડળ લઈને ચાલ્યો તો તક્ષક નાગ એને લઈ લેવા માટે પીછો કરવા લાગ્યો. તક્ષકે પોતાનો વેષ નગ્ન ક્ષપણકનો બનાવી દીધો. પોતાની દિવ્યશક્તિથી ક્યારેક તે પ્રત્યક્ષ દેખાતો તો ક્યારેક અન્નર્હિત થઈ જતો. સાયંકૃત્ય કરવાને કરવા માટે ઉત્તંકે જ્યારે કુંડળને એક સ્થાન પર મૂક્યા તો તક્ષક તેને ઉઠાવીને ભાગી ગયો. ઉત્તંકે પીછો કરી પકડી લીધો. પકડતાં જ તક્ષક ક્ષપણનું રૂપ ત્યાગીને પોતાના રૂપમાં આવી ગયો અને પોતાઆ દરમાં ઘૂસીને તરત જ નાગલોકમાં પહોંચી ગયો.

☆ રાહુનું આધિપત્ય: રાહુનો અધિકાર શરીરમાં પગ ઉપર માનવમાં આવે છે. એના દ્વારા સાહસ, પરિશ્રમ, પાપકર્મ, દુર્ભાગ્ય, શરીરની સ્થૂળતા, શત્રુતા, ચિતા, સંકટ, દુર્ઘટના, દુઃખ, શોક, શારીરિક શક્તિ. આક્રમણાત્મક અને વિધ્વંસાત્મક પ્રવૃત્તિ, રાજનીતિ, યાત્રા, મદ્યપાન, દ્યુતકીડા, શિકાર, જાસૂસી, વૈદક, નૌકાચાલન, પિતામહ તથા દુર્ગુણો સંબંધી વિચાર કરવામાં આવે છે.

મશીન, કારખાના, મુદ્રણ, ચિત્રકળા, ફોટોગ્રાફી આદિ કાર્યો સાથે પણ રાહુનો સંબંધ રહે છે.

નીલ (ભૂરો-આકાશી) રંગની વસ્તુઓ, ગોમેદ, સીસું, લોહ, સરસવ, તલ, તલવાર, ઘોડો, ઊંટ, સાપ, ચામડું ચરબી, કામળો, હાડકાં આદિ પર રાહુનું આધિપત્ય માનવામાં આવ્યું છે.

એને કાળ પુરુષના દુઃખની સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે. જન્મકુંડળીમાં જે સ્થાનમાં રાહુ સ્થિત હોય, તે ભાવની વૃદ્ધિમાં રાહુ અવરોધ ઉત્પન્ન કરે છે.

## 🜣 राहुनो राशिगत प्रभाव :

વિભિન્ન રાશિઓમાં રાહુનો રાશિગત પ્રભાવ નીચે મુજબ છે.

મેષ :- રાહુ વૃષભ રાશિમાં હોય તો જાતક બુદ્ધિહીન, પરિશ્રમથી ડરનારો, નિર્બળ તથા ચીડિયા સ્વભાવનો થાય છે.

**વૃષભ :-** રાહુ વૃષભ રાશિમાં હોય તો જાતક વિલાસી અને અસ્થિર ચિત્તનો થાય છે.

મિથુન :- રાહુ 'મિથુન' રાશિનો હોય તો જાતક સ્વાભિમાની, કળાપ્રેમી, સાહસિક પરંતુ ક્રૂર સ્વભાવનો થાય છે.

કર્ક: - રાહુ કર્ક રાશિમાં સ્થિત હોય ત્યારે જાતક નિર્ધન, રોગી, ચિંતાતુર તથા સંકુચિત વિચારોનો થાય છે.

સિંહ :- રાહુ સિંહ રાશિગત હોય તો જાતક સજ્જન તથા મનનશીલ હોય છે.

**કન્યા:** – રાહુ કન્યા રાશિમાં હોય ત્યારે જાતક વિદ્વાન, કળાપ્રેમી, સાહિત્યપ્રેમી અને સાર્વજનિક કાર્યકર્તા હોય છે.

**તુલા**:- તુલારાશિનો રાહુ જાતકને પત્ની પક્ષથી ચિન્તિત, પરંતુ વ્યવહાર કુશળ બનાવે છે.

**વૃશ્ચિક :–** રાહુ વૃશ્ચિક રાશિમાં હોય તો જાતક દુષ્ટ, કપટી, અહંકારી તથા દુશ્ચરિત્ર હોય છે.

ધાન :- ધન રાશિના રાહુવાળો જાતક વિચારક, ભ્રમણશીલ તથા દુઃખી હોય છે, પરંતુ તેને વસિયતનામા આદિ દ્વારા ધન પ્રાપ્ત થાય છે.

મકર: – મકરસ્થ રાહુ જાતકને દુષ્ટમતિ, રોગી અને બૂરા સ્વભાવનો બનાવે છે.

કુંભ :- કુંભ રાશિગત રાહુ જાતકને મિતવ્યયી, આલોચક અને ગંભીર વિચારક બનાવે છે. **મીન :-** મીનસ્થ રાહુ જાતકને વ્યવહારકુશળ, કલાપ્રેમી તથા સાત્ત્વિક વિચારોવાળો બનાવે છે.

☆ રાહુનો દોષપૂર્ધ પ્રભાવ : વિભિન્ન ભાવોમાં રાહુ પોતાનો દોષપૂર્ધ પ્રભાવ નીચે મુજબ પ્રકટ કરે છે.

- ♦ જો રાહુ શુભ ભાવોનો સ્વામી થઈને પોતાના ભાવથી છકા અથવા આઠમા સ્થાનમાં બેઠો હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
- ♦ લગ્નસ્થ રાહુ જાતકને રોગી, નીચકર્મરત, કામી દુર્બળ તથા અલ્પ સંતતિવાળો બનાવે છે.
- ♦ જન્મકુંડળીમાં પ્રથમ, દ્વિતીય, તૃતીય, ચતુર્થ, સપ્તમ, નવમ, દશમ તથા એકાદશ ભાવમાં રાહુની સ્થિતિ શુભ હોતી નથી.
  - ♦ જો રાહુ નીચ (ધન) રાશિનો હોય તો અશુભ ફળ આપે છે.
  - સિંહસ્થ અથવા સૂર્ય દ્વારા દેષ્ટ રાહુ અશુભ ફળ આપે છે.
  - ♦ બીજે રહેલ રાહુના પ્રભાવથી જાતક કઠોરભાષી તથા અદેખાઈવાળો થાય છે.
  - ચોથા ભાવનો રાહુ જાતકને કૂર, કપટી, અસંતોષી, દુઃખી, મિથ્યાચારી તથા ઉદરરોગી બનાવે છે.
  - પાંચમા ભાવમાં રાહુ જાતકને ઉદરરોગ આપે છે.
  - છકા ભાવમાં રાહુ કમરનું દરદ આપે છે.
  - ♦ સાતમા ભાવમાં રાહુ વ્યાપારમાં હાનિ, સી-વિનાશ, દુરાચરણ- અને વાત રોગજનક માનવમાં આવે છે.
  - ♦ આઠમા ભાવનો રાહુ જાતકને ક્રોધી, ઉદરરોગી, ગુપ્તરોગી, તથા કામી બનાવે છે.
  - નવમા ભાવનો રાહુ વાતરોગદાયક કહેવામાં આવે છે.
  - € દશમા ભાવનો રાહુ સંતાનને કષ્ટ આપે છે.
  - ♦ અગિયારમા ભાવમાં રહેલ રાહુ અલ્પ સંતિત આપે છે.
  - ♦ બારમા ભાવનો રાહુ જાતકને અવિવેકી, કામી, ચિંતાતુર, ખર્ચાળ અને મંતિભેદ કરનારો બનાવે છે.
  - જો રાહુ શ્રેષ્ઠ ભાવનો સ્વામી થઈને સૂર્યની સાથે બેઠો હોય અથવા શુક્ર યા બુધની સાથે બેઠો હોય તો અશુભ ફળનો દાતા થાય છે.

## 🜣 राढु विषयङ विशिष्ट भाहिती :

રાહુ તથા કેતુ આપસમાં છ રાશિ અર્થાત્ ૧૮૦ અંશના અંતરથી વક્રગતિ અર્થાત્ અન્ય ગ્રહોની અપેક્ષા ઉલ્ટી ગતિથી ઘૂમે છે. તેમને એક રાશિમાં ભ્રમણ કરવામાં પ્રાયઃ ૧૮ માસ તથા બાર રાશિઓમાં સંક્રમણ કરવામાં લગભગ ૧૮ વર્ષનો સમય લાગે છે.

પુરાણો અનુસાર સૂર્યથી ૧૦,૦૦૦ યોજનના નીચાણ પર રાહુ અન્ય ગ્રહોની માફક આકાશમંડળમાં ભ્રમણ કરે છે. જ્યોતિષમાં રાહુ કેતુને આકાશીય જ્યોતિષપિંડ ન માનતાં પૃથ્વીના ઉત્તર તથા દક્ષિણ ધ્રુવની છાયાના રૂપમાં છાયાગ્રહ માત્ર માનવામાં આવે છે. પૃથ્વીથી એનું અંતર ૯૦,૦૦,૦૦૦ માઈલ માનવામાં આવે છે.

નવગ્રહ મંડળમાં રાહુને કોઈ સ્થાન પ્રાપ્ત નથી. એની પોતાની કોઈ રાશિ નથી, પરંતુ કેટલાક વિદ્વાનો કન્યા રાશિ પર એનું આધિપત્ય સ્વીકારે છે. કેટલાક વિદ્વાન એને વૃષભરાશિ પર તથા કેટલાક મિથુન રાશિના ૧૫ અંશ સુધી એને ઉચ્ચસ્થ માને છે. આ રીતે કેટલાક ૧૫ અંશ સુધી નીચસ્થ માને છે. કેટલાક વિદ્વાનોના મતાનુસાર આ કર્ક તથા કુંભ રાશિમાં મૂળ ત્રિકોણસ્થ થાય છે.

રાહુની ગણના અશુભ તથા ક્રૂર ગ્રહોમાં કરવામાં આવે છે. એ અત્યંત બળવાન ંગ્રહ મનાય છે.

પ્રાચીન ભારતીય જ્યોતિષ ગ્રંથોમાં મુખ્ય ગ્રહ ફક્ત સાત જ માનવામાં આવ્યા છે. તેમાં રાહુ-કેતુનો ઉલ્લેખ માત્ર નથી. પાછળથી અભ્યાસ અને સંશોધન દ્વારા એના પ્રભાવાત્મક ફળોનું વિશ્લેષણ કરતાં તે સો ટકા સત્ય સાબિત થયું અને તેનો છાયાગ્રહરૂપે સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે.

આ ગ્રહ મલિન, દારૂણ સ્વભાવનો, વિનાશવૃત્તિવાળો, અંત્યજ જાતિનો છે. એ . દીર્ધ-સૂત્રી આળસુ પરંતુ તીવ્રબુદ્ધિવાળો છે.

બુધ, શુક્ર તથા શનિ એના નૈસર્ગિક મિત્ર છે. સૂર્ય, ચંદ્ર તથા મંગળ શત્રુ છે. ગુરુથી એ સમભાવ રાખે છે.

એના દ્વારા મદ્યપાન, ગારુડી વિદ્યા, દ્યુતકીડા, વૈધવ્ય તથા અન્ય દુર્ગુણોનો વિશેષ રૂપમાં વિચાર કરવામાં આવે છે.

મેષ, વૃષભ, મિથુન, કર્ક, કન્યા, વૃશ્ચિક તથા કુંભ રાશિ અને દશમા સ્થાનમાં રાહુ બળવાન માનવામાં આવે છે. જન્મકુંડળીમાં જે ભાવમાં રાહુ રહેલો હોય છે, ત્યાંથી ત્રીજે તથા છકા ભાવને એક પાદ દૃષ્ટિથી, બીજા તથા દશમા ભાવને દ્વિપાદ દૃષ્ટિથી, તથા પાંચમા, સાતમા, નવમા અને દશમા ભાવને પૂર્ણ દૃષ્ટિથી જુએ છે. એની ત્રિપાદ દૃષ્ટિ 'અંધ' માનવામાં આવી છે.

વૃષભ તથા તુલા લગ્નમાં એને યોગકારક માનવામાં આવ્યો છે. આર્દ્રા, સ્વાતિ તથા શતભિષા નક્ષત્રો પર એ શુભ ફળ આપે છે. મેષ, વૃષભ, મિથુન, કન્યા, વૃશ્ચિક અને કુંભ રાશિ તથા દશમા ભાવમાં એ બળવાન હોય છે.

☆ રાહુની પ્રભાવાવધિ: મુખ્યત્વે રાહુ ૪૨ થી ૪૮ વર્ષની ઉંમરમાં જાતકના ઉપર પોતાના વિશેષ પ્રભાવ પ્રગટ કરે છે.

રાહુના પ્રકોપથી ફેફરું, અપસ્માર, ઉન્માદ, અપતંત્રક, વાત વ્યાધિ, રક્તવિકાર, શીતળા તથા ખસ-ખૂજલી જેવા રોગો થાય છે.

સામાન્ય જીવનમાં વિઘ્ન, વિનાશ, અવરોધ, મૃત્યુના પ્રતીકરૂપે રાહુને માનવામાં આવે છે. ઉન્નતિ, સફળતા અને સમૃદ્ધિના માર્ગમાં અચાનક કોઈ વિઘ્ન અથવા આપત્તિ આવી પડે ત્યારે લોકો કહે છે-એને રાહુ પાછળ પડ્યો છે. રાહુનો ગ્રાસ થયો છે વગેરે.

રાહુ એક રાશિ પર દોઢ વર્ષમાં સંક્રમણ કરે છે, તથા રાશિ બદલવાના ત્રણ માસ પહેલા જ પોતાનું ફળ આપવાનો આરંભ કરી દે છે. **डे**तुद्देवता



केतुजैमिनिगोत्रजः कुशसमिध् वायव्यकोणे स्थित-श्चित्राङ्ग ध्वज-लांछनो हिमगुरोयौ दक्षिणाशामुखः ।

ब्रह्मा चैप सचित्र-चित्रसहितः प्रत्याधिदेवः सदा पट्त्रिस्थः शुभकृश्च बर्बरपतिः कुर्यात् सदा मंगलम् ॥

સુદર્શન ચક્ર વડે કપાવાથી શિર રાહુ કહેવાયો અને ધડ કેતુ. કેતુ રાહુનો જ કબન્ધ છે. (શરીરનું અંગ છે.) કેતુ ઘણા છે. (મત્સ્ય પુ. ૯૪/૮) એમાં ધૂમકેતુ પ્રધાન છે. (વાયુ. ૧૫૩/૧૦)

કેતુના અન્ય નામ છે. ધ્વજ, શિખી, રાહુ પુચ્છ વગેરે.

જો કે રાહુ-કેતુનું શરીર એક હતું અને દાનવજાતિનો હતો. પરંતુ વિચ્છિન્ન થતાં બે ગ્રહોમાં પરિગણિત થયા પછી તેમનો પુનર્જન્મ માનીને તેમનાં નવાં ગોત્ર ઘોષિત કરવામાં આવ્યાં. આ આધારે, જ્યાં રાહુને પૈઠીનસ ગૌત્રનો સદસ્ય માનવામાં આવ્યો, ત્યાં કેતુનો જૈમિની-ગોત્ર સાથે સંબંધ જોડવામાં આવ્યો છે. પૈઠીનસ અને જૈમિનીૠષિના વંશજ સિદ્ધ કરનારા તર્ક અત્યાર સુધી લુપ્ત પ્રાયઃ છે, પરંતુ જનસામાન્યમાં પૌરાણિક માન્યતા આજે પણ સર્વસ્વીકૃત છે, કે, કેતુ જૈમિની ગોત્રથી ઉત્પન્ન થયો છે.

વર્ણ: - રાહુનો વર્ણ કાળો છે, પરંતુ કેતુ તેનાથી કંઈક કમ અર્થાત્ ધૂમ્ર વર્ણનો છે, તેવી જ રીતે શરીરની અપેક્ષા ચહેરો કાન્તિયુક્ત હોય છે, એટલે રાહુની કાલિમા કેતુથી ઓછી થઈને ધૂમ્રવર્ણનો દેખાય છે.

વાહન :- એક મત મુજબ જ્યાં રાહુને વાઘની સવારી ઉપલબ્ધ છે ત્યાં કેતુને માટે કબૂતરની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી છે. આ પ્રકારે કપોતાસીન કેતુ આકાશ-મંડળમાં સરળતાથી વાયુ-વિહાર કરતો રહે છે. મત્સ્યપુરાણ મુજબ કેતુનું વાહન ગીધ માનવામાં આવેલ છે અને આયુધ ગદા છે.

### 🌣 डेत्नं ध्यान स्वरूप :

धूमा दिबाहवः सर्वे गदिनो विकृताननाः ।

्र गृधासनगता जित्यं केतवः स्युर्वस्रदाः ॥ (मत्स्य पु. ९४/८)

સર્વ કેતુ દિબાહુ છે. તેમના શરીર આદિ ધૂમ્રવર્ણના છે. તેમના મુખ વિકૃત છે. તેઓ બંને હાથમાં ગદા અને વરમુદ્રા ધારણ કરનારા છે અને નિત્ય ગીધ પર સમાસીન છે.

☆ કેતુના અધિદેવતા ચિત્રગુપ્ત : સૃષ્ટિની પ્રારંભવેળામાં પિતામહ બ્રહ્મા ધ્યાનમગ્ન હતા. કેટલાક દિવસો પછી તેમના સંપૂર્ણ શરીરથી એક દિવ્ય પુરુષ પ્રગટથયો. તેમના એક હાથમાં નોંધપોથી અને બીજા હાથમાં લેખની કલમ હતી. એ જ દિવ્ય પુરુષ ચિત્રગુપ્ત કહેવાયો.

પિતામહ બ્રહ્માએ ચિત્રગુપ્ત દેવતાને પ્રાણીઓના સત્કર્મ અને અસત્કર્મના લેપ્પા જોખા (હિસાબ)નું કાર્ય સોંપ્યું. યમરાજ દેવતાની પાસે જ બેસી રહે છે. યમરાજ મૃત વ્યક્તિના પાપ-પુણ્યનો હિસાબ એમને પૂછીને તે વ્યક્તિના ફળભોગનો નિર્ણય કરે છે. ચિત્રગુપ્ત શબ્દમાં જ જીવમાત્રના કર્મોના ગુપ્ત ચિત્રના સંકેત દર્શાવના ર એવો અર્થ નિષ્યન્ન થાય છે.

વાહીક નામક એક દુર્વૃત્ત બ્રાહ્મણ જ્યારે યમદૂતો દ્વારા યમરાજ પાસે લાવવામાં આવ્યો, ત્યારે યમરાજના પૂછવાથી ચિત્રગુપ્ત એ તે મૃતવ્યક્તિના ગર્ભાધાનથી માંડીને મૃત્યુ સુધીના લેખા—જોખા (પાપ-પુણ્યનો હિસાબ) સાંભળાવ્યો. (સ્કંદ૦ કાશી. ૨૮/૫૦/૫૯)

ચિત્રગુપ્ત દેવતાનું ધ્યાન આ પ્રકારે કરવું જોઈએ -

अपीच्यवेषं स्वाकारं द्विमुखं सौम्यदर्शनम् । दक्षिणे लेखनी चैव दधत् वामे च पत्रक्रम् ॥ पिंगलश्मश्रुकेशाक्षं चित्रगुप्तं विभावयेत् ॥ (श्रीतत्त्वनिधि)

ચિત્રગુપ્ત દેવતાનો વેષ બહુ જ સુંદર છે, સ્વરૂપ પણ સુંદર છે એટલે જોવામાં બહુ જ પ્રિય લાગે છે, એના જમણા હાથમાં લેખની (કલમ) અને ડાબા હાથમાં લેખનવહી છે. તેમની દાઢી, વાળ અને આંખ પીળા વર્ણના છે.

🜣 **કેતુના પ્રત્યધિદેવતા બ્રહ્મા** : કેતુના ડાબા ભાગમાં તેના પ્રત્યધિદેવતા બ્રહ્મા બિરાજમાન છે. તેનું ધ્યાન આ પ્રમાણે છે-

## हंसापृष्ठसमारूढं देवतागण पूजितम् । आवाहयाम्यहं देवं ब्रह्माणं कमलासनम् ॥

દેવતાગણ દ્વારા પૂજિત હંસપીઠ પર આરૂઢ કમલાસન બ્રહ્માનું હું આવાહન કરું છું.

☆ કેતુનું આધિપત્ય : કેતુનો વિશેષ અધિકાર શરીરમાં પગનાં તળિયાં પર રહે છે. સંધિરોગ, ચર્મરોગ, ખંજવાળ તથા સ્નાયુ સંબંધી વિકારોનો આ-ગ્રહ સાથે સંબંધ માનવામાં આવેલ છે.

એના દ્વારા માતામહ, ષડ્યંત્ર તથા જ્ઞાનના વિષયમાં વિશેષ રૂપથી વિચાર કરવામાં આવે છે.

કેતુ લોખંડ, શસ્ત્ર, વૈડૂર્યમણિ, બકરો, ધ્રૂમવર્શના વસ્ત્ર, કસ્તૂરી, નીલ પુષ્પ, કામળો, તેલ વગેરે વસ્તુ પર પ્રભુત્વ ધરાવે છે. એનું ક્રીડા સ્થાન સ્મશાન ભૂમિ છે. તે વેરાન સ્થાનમાં વાસ કરે છે.

### 🌣 डेतुनो राशिगत प्रलाव :

જન્મકુંડળીમાં વિભિન્ન રાશિઓમાં રાશિગત પ્રભાવ નીચે મુજબ છે.

મેષ :- મેષ રાશિગત કેતુ જાતક ને અસ્થિર સ્વભાવનો બનાવે છે.

વૃષભ :- વૃષભ રાશિનો કેતુ જાતકને ઉત્સાહહીન અને પીડાવાળો બનાવે છે.

મિથુન :- મિથુન રાશિગત કેતુ જાતકને રોગી અને ક્ર્ર સ્વભાવનો બનાવે છે.

**કર્ક:** - કર્કસ્થ કેતુ જાતકને કલેશપૂર્ણ જીવન, અધિકારીઓનો ત્રાસ અને કફ વિકાર આપે છે.

સિંહ :- સિંહસ્થ કેતુવાળો જાતક અનેક કળાઓનો જાણકાર થાય છે.

**કન્યા :-** કન્યાગત રાહુ જાતકને ભ્રમિત મતિવાળો, બુદ્ધિહીન તથા રોગી બનાવે છે.

**તુલા**: – તુલાનો કેતુ જાતકને કાનની પીડા, સ્રી લંપટતા અને અનેક પ્રકારના દુ:ખ આપે છે.

**વૃશ્ચિક**: – વૃશ્ચિક રાશિમાં રહેલો કેતુ જાતકને બૂરા સ્વભાવનો કપટી બનાવે છે. મતાન્તરથી વૃશ્ચિકનો કેતુ સદૈવ લાભ અને સુખ આપે છે.

ધન :- કેતુ ધનરાશિનો હોવાથી જાતક ધર્માત્મા અને યાત્રાપ્રેમી થાય છે.

મકર :- મકરસ્થ કેતુ જાતકને ઉદ્યમી પરંતુ અસ્થિર બુદ્ધિનો બનાવે છે.

કુંભ :- કુભ રાશિગત કેતુ જાતકને આર્થિક સંકટોથી ઘેરાયેલો રાખે છે.

**મીન :-** મીન રાશિનો કેતુ જાતકને સજ્જન, આસ્તિક તથા સુખી જીવન વિતાવનારો બનાવે છે.

☆ કેતુનો દોષપૂર્ણ પ્રભાવ : જન્મકુંડળીમાં વિભિન્ન ભાવોમાં સ્થિત કેતુ પોતાના દોષી પ્રભાવ નીચે મુજબ પ્રકટ કરે છે.

- સૂર્યથી યુક્ત અને દેષ્ટ કેતુ અશુભકળ આપે છે.
- 2. જન્મકુંડળીમાં કેતુ-મંગળ, ગુરુ અથવા શુક્ર સાથે બેઠો હોય તો અશુભ હોય છે.
- 3. સૌમ્ય તથા શુભ ગ્રહોની સાથે કેતુની સ્થિતિ અશુભ મનાય છે.
- **૪.** મીન, મેષ, સિંહ તથા ધન રાશિમાં અને અશ્વિની, મઘા તથા મૂલ નક્ષત્રવાળાને માટે કેતુ શુભ હોતો નથી.
- ૫. લગ્નસ્થ કેતુ જાતકને બીક્શ અને દુરાચારી બનાવે છે.
- કેતુ જો કોઈ શુભ ભાવનો સ્વામી થઈને તે ભાવથી છકા અથવા આઠમા

ભાવમાં બેઠો હોય તો અશુભ હોય છે.

- ૭. જન્મકુંડળીમાં કેતુ બીજા, ચોથા, પાંચમા, નવમા અને દશમા ભાવમાં અશુભ માનવામાં આવે છે.
- બીજા ભાવમાં રહેલો કેતુ મુખ-રોગ આપે છે.
- ત્રીજા ભાવમાં કેતુ વાતરોગ આપે છે.
- **૧૦.** જો કેતુ ( (વક્) પંચમેશ અથવા નવમેશ સાથે બેઠો હોય અથવા (રેપ) દિતીયેશ, નવમેશ, દશમેશ, એકાદશેશ અથવા ચતુર્થેશની સાથે યુતિ અથવા દેષ્ટિ સંબંધ રાખતો હોય તો તે અશુભ કળ આપે છે.
- **૧૧**. પંચસ્થ કેતુ જાતકને વાત રોગ઼ી તથા દુર્બુદ્ધિવાળો બનાવે છે.
- ૧૨. છકા ભાવનો કેતુ ભૂતબાધાજનિત રોગ તથા વાતવિકારોને આપે છે.
- 93. સાતમા ભાવનો કેતુ મતિમંદતા અને સુખહાનિકર્તા થાય છે.
- ૧૪. આઠમા ભાવે કેતુ દુર્બુદ્ધિદાયક થાય છે.
- ૧૫. નવમસ્થ કેતુ અપયશ આપે છે.
- ૧૬. દશમા ભાવમાં કેતુ જાતકને પિતૃ-દ્વેષી બનાવે છે.
- ૧૭. અગિયારમે કેતુ બુદ્ધિહીનતા અને વાતરોગ કારક છે.
- ૧૮. બારમા ભાવનો કેતુ જાતકને ઠગ અને ધૂર્તબનાવે છે.

🜣 **કેતુના પ્રભાવની અવધિ :** મુખ્યત્વે કેતુ ૪૮-૫૪ વર્ષ અવસ્થામાં જાતકને પોતાના જીવનમાં વિશેષ પ્રભાવ પ્રગટ કરે છે.

કેતુ પણ રાહુની માફક એક રાશિ પર દોઢ વર્ષમાં સંક્રમણ કરે છે. તથા રાશિ બદલવાના ત્રણ માસ પૂર્વે જ પોતાનું ફળ પ્રગટ કરવાનો આરંભ કરી દે છે.

☆ કેતુનો વિશિષ્ટ પરિચય: નવગ્રહ મંડળમાં કેતુને કોઈ સ્થાન નથી. એની પોતાની કોઈ રાશિ નથી, પરંતુ કેટલાક વિદ્વાનો મીન-રાશિ પર એનું આધિપત્ય માને છે. એને ધન રાશિમાં ઉચ્ચસ્થ મિથુન રાશિમાં નીચસ્થ તથા સિંહરાશિમાં મૂળ ત્રિકોણસ્થ માનવામાં આવે છે.

કેતુ ગુરુ સાથે સાત્વિક તથા સૂર્ય-ચંદ્રની સાથે શત્રુવત્ વ્યવહાર રાખે છે.

બુધ, શુક્ર તથા શનિ એના નૈસર્ગિક મિત્ર છે. સૂર્ય, ચંદ્ર તથા મંગળ શત્રુ છે. ગુરુ સાથે તે સમભાવથી વર્તે છે.

વૃષભ, ધન અને મીન રાશિમાં એ બળવાન થાય છે, મિથુન, કન્યા, ધન,, મકર તથા મીન એની મિત્ર તથા કર્ક અને સિંહ શત્રુરાશિઓ છે. અશ્વિની, મઘા તથા મૂળ એનાં પોતાનાં નક્ષત્ર કહેવામાં આવ્યાં છે. જન્મકુંડળીમાં એ રાહુથી સદા સાતમા સ્થાનમાં રહે છે. આ ગ્રહ દ્વારા અદ્ભુત પ્રકારના સ્વપ્ન, મૃત્યુ, કારાવાસ, દુર્ઘટના, કુષ્ઠરોગ, તથા અન્ય અશુભ વિષયો સંબંધમાં વિચાર કરવામાં આવે છે.

કેતુને અશુભ તથા પાપ ગ્રહ માનવામાં આવ્યો છે, પરંતુ અત્યંત બળવાન અને મોક્ષપ્રદ હોવાને કારણે એને શુભ ફળદાયક પણ કહેવામાં આવ્યો છે. કેટલાક વિદ્વાનો એને રાહુનું અર્ધું અંગ હોવાને લીધે બધી રીતે રાહુના જેવો જ માને છે.

આમ તો કેતુ તમોગુણી સ્વભાવનો, દારૂણ, મલિન રૂપવાળો, મિશ્રિતવર્ણનો તથા વર્શસંકર જાતિનો ગ્રહ છે. પરંતુ શુભ સ્થિતિમાં હોય ત્યારે શુભ ગ્રહોથી પણ અધિક શુભ ફળ આપે છે. એટલે કેટલાક વિદ્વાનો કેતુને શુભગ્રહ માને છે.

જન્મકુંડળીમાં કેતુ જે ભાવમાં રહેલો હોય ત્યાંથી ત્રીજા તથા છકા ભાવને એકપાદ દૃષ્ટિથી, બીજા તથા દશમા ભાવને દ્વિપાદ દૃષ્ટિથી તથા પાંચમા, સાતમા, નવમા અને બારમા ભાવને પૂર્ણ દૃષ્ટિથી જુએ છે. એની દૃષ્ટિ અંધ માનવામાં આવી છે.

\* \* \*

# લાલ કિતાબના ચમત્કારી ઉપાયો

યંત્રો દ્વારા તેમજ અન્ય પ્રયોગો દ્વારા ગ્રહકષ્ટ નિવારણના પ્રયોગો કરવા છતાં આપણને પૂરી સફળતા મળતી નથી. કારણ કે, તે બાબતમાં આપણી પાસે પૂર્ણ જાણકારી હોતી નથી. આજના સમયમાં રાજા હોય કે રંક અથવા પ્રધાન હોય કે પટાવાળો સૌ કોઈ વત્તે ઓછે અંશે દુષ્ટ ગ્રહોના પ્રભાવમાંથી મુક્ત થવાનાં સાધનો શોધતા જ હોય છે. જેની જેવી યોગ્યતા અને સંપન્નતા હોય તે મુજબ મનુષ્ય તેને અનુરૂપ પાઠ, પૂજન, દાન-પુષ્ય કરે છે. રત્ન અને યંત્ર ધારણ કરે છે. આ માટે પ્રથમ નવગ્રહને પ્રણામ કરી પંડિત ગિરધારીલાલજી કૃત લાલ કિતાબ નામક બહુચર્ચિત ગ્રંથના અનુભવ સિદ્ધ પ્રયોગો પૈકીના કેટલાક સરળ ઉપાયો અહીં રજૂ કરવામાં આવ્યા છે.

☼ ધૂપોપચાર : જે ગ્રહનું નડતર હોય તે ગ્રહનું યંત્ર વિધિપૂર્વક નિર્માણ કરવામાં આવે છે અને તેને અનુરૂપ ધૂપબત્તી યંત્રો સમીપ કરવાથી તરત જ લાભ મળે છે. ગ્રહોના ધૂપ નીચે દર્શાવવામાં આવ્યા છે.

સૂર્ય - લોબાન + અડદ + ચોખા + જાફરાન (કેસર)

ચંદ્ર - કપૂર + લોબાન

મંગળ - લાલ મરચાં + અફીણ + લવિંગ + ગુગળ

બુધ - લોબાન + ગુગળ + બદામ + ચમેલીનું મૂળ

ગુરુ - કેસર + નાગરમોથા + શ્વેત ચંદન + લાલ ચંદન

શુક્ર - અડદ + લોબાન

શનિ - કાળા મરી + લાખ + ગુગળ

સૂર્યનો અસ્ત થયા બાદ જ તે ગ્રહના ઉદય થવાથી તે યંત્રને તેમની સામે રાખવું અને સૂર્યના ઉદય પહેલાં તેને કોઈ વસ્તુમાં છુપાવી દેવામાં આવે છે, જેથી યંત્ર પર સૂર્યનાં કિરણો પડે નહિ.

યંત્રની તૈયારી કરતી વખતે જે કાર્યનો હેતુ હોય તે અનુસાર ગ્રહ અને રાશિનું ધ્યાન રાખવું બહુ જ આવશ્યક છે.

અગર કોઈ ગ્રહની અસરને પૂર્ણ રૂપથી સમાપ્ત કરવી હોય તો તેની પ્રકૃતિથી વિપરીત યંત્ર તૈયાર કરવું. જેમકે કાર્યસિદ્ધિ માટે અગ્નિ સાથે વાયુનો મિત્ર સંબંધ છે અને અસર નષ્ટ કરવા માટે અગ્નિની સાથે જળ તત્ત્વ યા પૃથ્વી તત્ત્વના કાળમાં કાર્ય કરવું.

## ગ્રહોના ચમત્કારી ઉપાયો

## ⇔ सूर्थ :

- (૧) કોઈ જાતકની કુંડળીમાં જો સૂર્યની સ્થિતિ ખરાબ હોય અને તેના કારણે તેના કાર્યમાં મુશ્કેલીઓ આવતી હોય જેમકે દૃદયને કષ્ટ પડે, દૃદયરોગનો હુમલો થાય, પેટની બીમારી આવે, હાડકાંના સાંધામાં દર્દ થાય, તો જે રાશિમાં સૂર્ય હોય તે તાપના અનુપાતમાં ગોળ ખરીદ કરી રવિવારના દિવસે વહેતા પાણી યા નદીમાં નાંખી દેવાથી સૂર્ય બાધા શાંત થઈ જશે.
- (૨) જો સૂર્ય લગ્નમાં હોય અને શનિ સાતમા સ્થાનમાં હોય અથવા સૂર્ય અ શનિની યુતિ હોય તો આવી સ્થિતિમાં સૂર્ય પાપ પીડિત રહે છે. પરિણામ સ્વરૂપ જાતકની નાની ઉંમરમાં જ પિતાનું મૃત્યુ થાય છે. પત્ની બીમાર રહે છે. આવો જાતક કામી થાય છે, તથા દિવસે જ પત્ની સાથે સંભોગ કરે છે.

સૂર્ય લગ્નમાં હોય અને સાતમું ઘર ખાલી હોય તો જાતકનું લગ્ન ૨૪ વર્ષની ઉંમર પહેલાં થતું નથી, ૨૪મું વર્ષ જાતક માટે કષ્ટકારક હોય છે.

આ પ્રકારના કષ્ટોથી બચવા માટે જાતક પોતાના પૈતૃક મકાનમાં હેન્ડ પંપ મુકાવે, અથવા કૂવો ખોદાવે હેન્ડપંપ મુકાવવાથી ૧૦ વર્ષની અંદરજ સૂર્ય દુષ્ટ પ્રભાવ નષ્ટ થાય છે અને જાતકના જીવનમાં ખુશાલી આવે છે.

- (3) સૂર્ય સાતમા સ્થાનમાં હોય અને શનિ લગ્નમાં હોય તો જાતકને પુત્ર સંતાન નથી હોતા, આર્થિક સ્થિતિ પ્રતિકૂળ રહેશે, તથા ઘરમાં કલેશ રહેશે. આવી સ્થિતિમાં શિંગડા વગરની કાળી ગાયને રોટલી ખવડાવવી, તાંબાના ચોરસ ટુકડાને જમીનમાં દાટવો જોઈએ, ભોજન કરતા પહેલાં જળનું આચમન જરૂર કરવું જોઈએ તથા ભોજનનો થોડો અંશ અગ્નિમાં નાંખવો (આહુતિ આપવી) જોઈએ. આમ કરવાથી જાંતકની આર્થિક તથા પારિવારિક સ્થિતિમાં સુધારો થાય છે.
- (૪) સૂર્ય સાતમા સ્થાનમાં હોય યા તુલા રાશિમાં નીચનો થઈ સાતમા સ્થાન સંબંધી બાબતોમાં (જેવી કે, પત્નીથી વિયોગ કે, અલગ થવું, ગુપ્ત લાભમાં નુકસાન, ભાગીદારોમાં ફાટફૂટ, પ્રેમિકાથી વિયોગ ઇત્યાદિ) ખરાબ ફળ મળી રહ્યું હોય તો ટોટકો (ઉપાય) આ પ્રમાણે છે કે, રાત્રિના સમયે આગને (બળતા ક્રોલસાને) દૂધથી બુઝાવવા તથા સવારે તે વ્યક્તિએ મુખમાં ગળપણવાળો (મીઠો પદાર્થ) ખાઈને પાણી પીતા રહેવું. 'લાલ કિતાબ' અનુસાર સૂર્ય દ્વારા ઉત્પાદિત દુઃખની નિવૃત્તિ થઈ વ્યક્તિને ચોક્કસ લાભ થશે.

આ ક્રિયા પાછળ એવા ભાવની પ્રતીતિ થાય છે કે, અગ્નિરૂપ સૂર્યને તેના મિત્ર દૂધરૂપી ચંદ્રમાની સહાયતા પ્રાપ્ત થશે. આ પ્રકારે સૂર્યની તે સપ્તમ ભાવમાં સ્થિતિની દશા-પરિણામના નિરાકરણ માટે આ ઉપાય છે કે, વ્યક્તિ મુખમાં મીઠો પદાર્થ નાંખીને ઉપર પાણી પીતા રહેવું આની મતલબ છે કે, વ્યક્તિ ચંદ્ર (પાણી) અને મંગળ (મીઠું ગળપણ)નો ઉપયોગ કરી સૂર્યના મિત્રો ચંદ્ર અને મંગળની સહાયતા લઈ ઉત્પાદિત દુ:ખની નિવૃત્તિ કરી રહેલ છે.

- (૫) જો સૂર્ય દશમા ભાવમાં હોય અને તે સ્થાન સંબંધિત વસ્તુઓ બાબતમાં પીડા થતી હોય તો ટોટકો ઉપાય આ પ્રમાણે છે કે, વહેતા પાણીમાં તાંબાના પૈસા નાંખી વહેવડાવી દેવાથી ફાયદો થશે. અહી સિદ્ધાંત કામ કરે છે કે, જે ગ્રહ પીડિત હોય તેના સંબંધી ધાતુઓનું દાન કરો. કારણ કે, સૂર્ય સંબંધિત અન્ય વસ્તુઓ પૈકી તાંબુ પણ છે. તેને વહેતા પાણીમાં વહેવડાવવું એનું તાત્પર્ય છે કે, કષ્ટને કોઈ શક્તિ અમારે ત્યાંથી વહાવીને અમારાથી દૂર લઈ જઈ રહી છે.
- (६) 'લાલકિતાબ' અનુસાર જ્યારે સૂર્ય જન્મકુંડળીમાં બૂરી સ્થિતિમાં પડ્યો હોય અને સૂર્ય દ્વારા પ્રદર્શિત વાતોની હાનિ થઈ રહી હોય જેવીકે રાજદરબાર તરફથી પરેશાની હોય કે, આંખોમાં ક્ષટ હોય તો ગોળ, ઘઉં અને તાંબાંનું દાન કરવું અથવા યજ્ઞ કરવો. સૂર્ય વિષ્ણુ રૂપ છે એટલે હરિવંશ પુરાણની કથા શ્રવણ કરવાથી સૂર્ય દારા ઉત્પાદિત દુઃખોની નિવૃત્તિ થાય છે.

જે વ્યક્તિનો સૂર્ય બળવાન હોય તે વ્યક્તિ મીઠું (નમક અને નમકીન મીઠાવાળો પદાર્થ) ઓછું ખાય છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો જે લોકો મીઠું (નમક) વધારે ખાય છે. તેનો સૂર્ય નિર્બળ હોય છે.

#### 🌣 यंद्रभा :

- (૧) પ્રતિકૂળ ચંદ્રમા જન્મ કુંડળીમાં કોઈ ભાવમાં બેસીને પોતાની સંબંધિત વસ્તુઓ દ્વારા કષ્ટ પમાડી રહ્યો હોય જેવી કે, માતાની બીમારી, અથવા જાતકને માનસિક ચિંતા યા નિર્બળતા હોય અથવા ફેફસાંનો રોગ હોય અથવા ધનનાશ થઈ રહ્યો હોય તો ચાંદીને દરિયાના પાણીમાં વહાવી દેવાથી સંબંધિત કષ્ટોનું નિવારણ થશે.
- (૨) ચંદ્રમા જ્યારે અશુભ ફળ આપી રહ્યો હોય ત્યારે રવિવારની રાત્રિએ દૂધ (અથવા જળમિશ્રિત દૂધ)ને સફેદ ધાતુના પાત્રમાં પોતાના બિછાના આગળ માથા પાસે મૂકી સુઈ જવું અને સવારે (સોમવારે) ઊઠીને પીપળાના અથવા બાવળના વૃક્ષના મૂળમાં કંઈપણ બોલ્યા વગર નાંખી દેવું. જેથી ચંદ્રકૃત પીડાનો નાશ થશે.
- (3) અહીં ચંદ્રમા સાથે પાણી, દૂધ અને ચાંદી આદિનો સંબંધ માનવામાં આવ્યો છે. દેવતાઓમાં શિવ દેવાધિદેવ મહાદેવનો આ ગ્રહ સાથે સંબંધ છે. એટલે ચંદ્રકૃત

પીડા નિવારણમાં ભગવાન શિવના ઉપર જળ અને દૂધથી અભિષેક કરી પૂજન કરવાથી લાભપ્રદ થાય છે.

- (૪) જો ચંદ્રમા લગ્નમાં સ્થિત હોય અને અનિષ્ટકારી સિદ્ધ થતો હોય તો દૂધ વેચવાનું કામ કરવું નહિ. જાતકે પ્રાકૃતિક જળ, ચોખા, ચાંદી, આદિ ચંદ્રમાની વસ્તુઓનો ઉપયોગ કરવો.
  - (૫) 'લાલ કિતાબ'ના ગ્રથંકારે તૃતીય આદિ ભાવોમાં પ્રાકૃતિક રાશિઓને પણ ધ્યાનમાં લીધી છે. એવું પ્રતીત થાય છે. જો ચંદ્રમા તૃતીય ભાવમાં અનિષ્ટકારી સાબિત થતો હોય તો લીલારંગનું (શાકભાજી જેવા હરાભરા) કાપડ છોકરીઓને દાનમાં આપવું જોઈએ એવો ઉપાય છે. આ તૃતીય ભાવની પ્રાકૃતિક રાશિ બુધ છે. તેને ધ્યાનમાં લઈ ઉપાય બતાવવામાં આવ્યો છે એવું સમજી શકાય.
    - (પ) ચંદ્રમા જો ચોથા ભાવમાં અનિષ્ટકારી સિદ્ધ થાય તો રાત્રે દૂધનો પ્રયોગ ન કરવો, આવી સ્થિતિમાં લોકોને વિના મૂલ્યે દૂધ પાવું જોઈએ.
    - (ફ) જો ચંદ્રમા એકલો આઠમા ભાવમાં સ્થિત હોય તથા એના શત્રુ ગ્રહ (બુધ વગેરે) લગ્નમાં હોય તો વ્યક્તિ ૩૪ વર્ષ સુધી કષ્ટ ઉઠાવે છે.જો ચંદ્રમાના પાપત્વના કારણે વ્યક્તિ સંતાનહીન હોય, ટી.બી. (ક્ષયરોગ), ફેફસાંની બીમારી, કેન્સર, હરસમસા અને ફેફરું જેવી બીમારીથી પીડિત હોય તો તેમણે નીચે દર્શાવેલ ઉપાયો કરવા. (૧) સ્મશાનની સીમાની અંદર સ્થિત કૂવાનું અથવા કબ્રસ્તાનમાં આવેલ કૂવાનું પાણી લાવી પોતાના ઘરમાં રાખવું જે ચંદ્રના અનિષ્ટકારક ફળને દૂર કરનાર સાબિત થશે. (૨) ઘરમાં વડીલોને ચરણસ્પર્શ કરી પ્રણામ કરવા જોઈએ તથા નાના બાળકોને દૂધ પાવું જોઈએ. (૩) ચાંદીનો ચંદ્રમા બનાવી ઘરમાં તેની પૂજા કરવી જોઈએ. આ ઉપાય કષ્ટથી છૂટકારો પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી ચાલુ રાખવો.
    - (૭) અષ્ટમ સ્થાનમાં ચંદ્રમાં જો શનિની સાથે હોય અથવા વૃશ્ચિકનો ચંદ્રમાં શનિની સાથે હોય તો જાતકના પૈતૃકમકાનની પાસે કૂવો જરૂર હશે અને એવી વ્યક્તિની પૈતૃક સંપત્તિ, ખેતી અને સ્રીથી લાભ નથી થતો, વ્યક્તિ ચીડિયો અને અવિવેકી રહે છે. જો જાતક આ કૂવાને બંધ કરી દે તો આશાતીત લાભ થશે.
    - (૮) જો દશમા ભાવમાં સ્થિત ચંદ્ર અનિષ્ટકારી સાબિત થાય થો રાત્રિના સમયે ક્યારે પણ દૂધ ન પીવું જોઈએ. અન્યથા અનિષ્ટમાં વૃદ્ધિ થાય છે. આની પાછળ એ સિદ્ધાંત કામ કરતો જોવા મળે છે કે, ગ્રહ પીડાકાર હોય તેની સંબંધિત વસ્તુઓનો ત્યાગ કરવો અને દાનમાં ઉપયોગ કરવાથી લાભપ્રદ થાય છે અને તેનું સેવન કરવાથી વિપરીત પ્રભાવ પડે છે.

- (૯) ચંદ્રમા જો અગિયારમા સ્થાનમાં હોય અને અનિષ્ટકર્તા સાબિત થાય તો 'ભૈરવજીના મંદિર'માં દૂધ આપવું લાભપ્રદ સાબિત થશે. કારણે કે, ચંદ્રમા એના એકાદશ ભાવની પ્રાકૃતિક રાશિ કુંભ એટલે એના શત્રુ શનિની રાશિ છે તે ભૈરવરૂપ છે.
- (૧૦) જો ચંદ્રમા એકાદશ સ્થાનમાં હોય અને સાથે કેતુ હોય અથવા કેતુ ચંદ્રમા સાથે કોઈપણ સ્થાનમાં હોય તો ચંદ્રમા દૂષિત થઈ જાય છે. આવી સ્થિતિમાં જાતકનો પુત્ર સંતાન તેની દાદી જીવિત રહે ત્યાં સુધી નથી થતાં અને કોઈ પ્રકારે થઈ પણ જાય તો જાતક દાદીને માટે હાનિકારક હશે, દાદી વિધવા થઈ જશે, યા અંધત્વનને પ્રાપ્ત કરશે, પુત્રનું આયુષ્ય ઓછું થઈ જાય છે. આવી સ્થિતિમાં જો ઘરમાં હેન્ડ પંપ હોય અથવા એવી પથ્થરની શિલા હોય જેના પર નિત્ય પાણી પડતુ હોય એવા સ્થાનને બિલકુલ સાફ અને ચોખ્ખુ રાખવું. બાળકની માતાએ પોતાના નેત્ર અને મસ્તક હંમેશાં દૂધ મિશ્રિત જળથી ધોવા જોઈએ અને ભૈરવ મંદિરમાં દૂધનું દાન કરવું. આમ કરવાથી કેતુના કુપ્રભાવથી મુક્તિ મળે છે.
- (૧૧) જો ચંદ્ર અગિયારમા સ્થાનમાં અને કેતુ ત્રીજા સ્થાનમાં હોય તો સંતાનોત્પત્તિના સમયે માતા અને બાળક બંનેને માટે જોખમરૂપ બને છે. જળયાત્રા યા અન્ય દીર્ધયાત્રા નુકસાન કારક થાય છે. આવી અવસ્થામાં દૂધના માવાના ૧૨૧ લાડું (પેંડા) બનાવી બાળકોને ખવડાવી દેવા અથવા નદીમાં પધરાવી દેવાથી તરત જ રાહત મળશે.

#### 🜣 भंगण :

- (૧) મંગળ ગ્રહ આમ તો મંગળકારી માનવામાં આવ્યો છે. કારણ કે, મંગળનો અર્થ જ શુભ છે. એટલે મંગળ અશુભ થઈ જ નથી શકતો. પરંતુ ભારતીય જ્યોતિષીઓએ મંગળ માટે કુંડળીમાં એવો ભય પેદા કરી દાધો છે કે, જો છોકરીની કુંડળીમાં (ઘાટડીએ) મંગળ યોગ થતો હોય તો ૨૭ વર્ષ સુધી લગ્ન જ ન થઈ શકે. આવી લાલ બત્તી છે પરંતુ 'લાલ કિતાબ'ના રચયિતા પંડિતજીએ આ માટે બહુ જ સરસ અને સહેલા ઉપાયો બતાવ્યા છે, જેનાથી મંગળનો બૂરો પ્રભાવ દૂર થઈ શકે છે. જેમકે મંગળ જો કુંડળીમાં ચોથા સ્થાનમાં બેઠો હોય તો છોકરી મંગળવાળી હશે, પરંતુ શનિ જો સાથે બેઠો હોય તો મંગળનો દોષ સમાપ્ત થાય છે. શનિ સર્પ છે. મૃગચર્મ મંગળ છે. સાપ ક્યારે મૃગચર્મ ઉપર ચઢતો નથી. એટલા માટે સાધુ લોકો મૃગચર્મ ઉપર જ સાધના કરે છે. માટે મૃગચર્મ પાસે રાખવાથી મંગળના દોષ સમાપ્ત થાય છે. મંગળના દેવતા હનુમાનજીની પૂજા કરી પ્રસાદ લેવાથી મંગળના દોષનું નિવારણ થાય છે.
- (૨) મંગળ અને ચંદ્રમા એકજ સ્થાનમાં સ્થિત હોય તો મંગળનો બૂરો પ્રભાવ સમાપ્ત થઈ જાય છે. કોઈ વ્યક્તિ મંગળવાળી હોય તો તેણે ચંદ્રની પૂજા કરવી જોઈએ. પાંચ રતીનું મોતી કનિષ્ઠિકા આંગળીમાં ધારણ કરવું જાઈએ.

- (3) જો કોઈ વ્યક્તિને મંગળના કારણે કષ્ટ ભોગવવું પડતું હોય તો ચોખાની સાથે મીઠી રોટલી (વેડમી અથવા ગોળવાળી ભાખરી)નુંદાન કરવું જોઈએ. આથી મંગળનો પ્રભાવ શાંત થઈ જશે.
  - (૪) રેવડી અથવા પતાસાં દરિયામાં નાખવાથી મંગળની પીડા દુર થાય છે.
  - (પ) મંગળની પીડા દૂર કરવા માટે મસૂરની દાળ અને ગળપણવાળા પદાર્થોનું દાન કરવું જરૂરી છે.
  - (૬) જો રાહુનો પ્રભાવ મંગળ સાથે હોય તો અનાજને અંધારા સ્થાનમાં (અથવા ખાડામાં) દબાવી દેવું જોઈએ. અથવા અનાજને દૂધની સાથે ધોઈને પાણીમાં વહેવડાવી દેવું જોઈએ.
  - (૭) મંગળને કારણે પ્રાણીને તાપ અને શીતળા જેવી બિમારી થાય છે. તેવી સ્થિતિમાં જવને ગાયના મૂત્રમાં ભીંજવીને લાલ રંગના કપડાંમાં બાંધી દેવા જોઈએ તથા ગાયના મૂત્રથી જ દાંત સાફ કરવા જોઈએ.
  - (c) જો છોકરીની કુંડળીમાં માંગલિક દોષ હોય, વિવાહ-લગ્નના કાર્યમાં અડચણ આવતી હોય તે સમયે ૪૦ દિવસ સુધી નીચે દર્શાવેલ ઉપાયો પૈકી કોઈપણ એક ઉપાય અવશ્ય કરવો.-
    - (૧) ગળપણવાળું મીઠું દૂધ વડના મૂળમાં રેડવું.
    - (૨) માટીનું તિલક માથા ઉપર કરવું (મંગળને ભૂમિપુત્ર કહેવામાં આવે છે.)
  - (૯) જો આગનો ભય સતાવતો હોય તો ખાંડનું દાન કરવું. મીઠાપુડા (માલપુડા) કાળા કુતરાને ખવડાવવા.
  - (૧૦) જો બીમારીના કારણે એવું લાગતું હોય કે, સ્રી અથવા પુત્રનું મૃત્યુ થઈ શકે છે. તે સમયે અર્ધોશેર (૨૫૦ ગ્રામ) મધ માટીના પાત્રમાં લઈને સ્મશાનમાં દાટી દેવું જોઈએ. આથી બીમારી તથા મૃત્યુનો ભય સમાપ્ત થાય છે.
  - (૧૧) લાંબી બીમારીથી બંચવા માટે મૃગચર્મ પર આરામ કરવો જોઈએ. લોખંડનો પંજો મકાનની ચૌખટ (દરવાજા) પર લટકાવવો જોઈએ.
  - (૧૨) જો આઠમા સ્થાનમાં મંગળ બેઠો હોય તો તે સમયે સ્વાસ્થ્યની રક્ષા માટે મીઠા પરોઠામાં માંસ મૂકીને લાલ કુતરાને ખવડાવી દેવું જોઈએ.
  - (૧૩) જો પાપી મંગળ જો અગિયારમા સ્થાનમાં હોય અને કુંડળીનું ત્રીજું સ્થાન ખાલી હોય તો જાતકને પૈતૃક સંપત્તિથી લાભ થતો નથી. દેવાદારીમાં જિંદગી પસાર થશે. આ સંજોગોમાં કૂતરો પાળવો શુભ હશે.
  - (૧૪) મંગળ બારમે હોય, બુધ ૩, ૮, ૯, ૧૨મા સ્થાનમાં હોય તો જાતકને બારમા મંગળનાં દુષ્પરિણામ અવશ્ય ભોગવવાં ૫ડે છે. આ સ્થિતિમાં દૂધમાં મધ

નાંખીને દાન કરવું જોઈએ. કૂતરાને મીઠી રોટલી ખવડાવવી અને હનુમાનજીને સિંદૂર ચઢાવવું જોઈએ.

ઉપરોક્ત પ્રત્યેક ઉપાય ૪૦ દિવસ કરવા આવશ્યક છે. ત્યારે જ એનું ફળ મળશે. જો ઉપાય વચમાં છૂટી જાય તો દૂધથી ધોયેલા ચોખા પાસે રાખી ફરીથી ઉપાય શરૂ કરવા જોઈએ.

## \$ जुध :

- (૧) બુધનું અશુભ ફળ નાશ કરવા માટે તાંબાના પૈસામાં છિદ્રો પાડી અથવા તાંબાની પ્લેટ વહેતા પાણીમાં કે, દરિયામાં નાંખી દેવાં જોઈએ. આથી બુધનો અશુભ પ્રભાવ શાંત થઈ જશે.
- (૨) કોડીઓને બાળીને તેની રાખને વહેતા પાણી કે દરિયામાં પધરાવવાથી બુધનું અશુભત્વ શાંત થઈ જાય છે.
- (3) બુધના દેવતા દુર્ગા માતા છે. એટલા માટે બુધ અનિષ્ટકારક હોય તો દુર્ગાપૂજન કરવું અને દુર્ગા સપ્તશતીનો પાઠ કરવો. તેમજ લીલા મગ અને લીલા વસનું દાન કરવું.
- (૪) અનિષ્ટ કર્તા બુધ હોય તો જાતકનું નાંક અવશ્ય કોરાવવું (નાંક વીંધાવવું) અને ફટકડીથી દાંત સાફ કરવા.
- (૫) બાલિકાઓની સેવા કરવાથી પણ બુધનું શુભત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.
- (ફ) બુધ નબળો હોય તો ધર્મસ્થાનમાં દૂધી (અથવા દૂધીના હલવા)નું દાન કરવું.
- (૭) બકરીનું દાન કરવાથી પણ બુધનો અનિષ્ટકારી પ્રભાવ દૂર થાય છે.
- (૮) બુધ અને કેતુ લગ્ન સ્થાન અને સુખસ્થાન છોડીને કોઈપણ સ્થાનમાં બેઠો હોય તો અશુભ હોય છે. આવા જાતકને ૩૪ વર્ષ સુધી સંઘર્ષમાં પસાર કરવાં પડે છે. વિવાહ વિલંબે થાય છે. આવા સંજોગોમાં નાની કન્યાઓને પીળા રંગનો હલવો ખવડાવવો અને મંદિરમાં કેસર ચઢાવવું.
- (૯) બુધ ત્રીજા સ્થાનમાં બેસીને અશુભ આપી રહ્યો હોય તો માન સન્માનમાં કમી આવે છે. ઇજ્જત ખરાબ થાય છે. આવા સંજોગોમાં મંગળવારે રાત્રે મગની દાળ પાણીમાં પલાળી રાખી બુધવારે સવારે તે દાળ ચકલીઓને ખવડાવી દેવી. આ ઉપાય ૪૩ દિવસ સુધી કરવાથી માન-સન્માન પ્રાપ્ત થાય છે.
- (૧૦) બુધ ત્રીજા સ્થાનમાં હોય તથા તેના શત્રુ ગ્રહ ચંદ્ર, કેતુ યા શુક્ર, છકા સાતમા સ્થાનમાં હોય તો પિતાની સંપત્તિ જોખમાય છે.

માસીનું સ્વાસ્થ્ય ચિંતાનો વિષ બની જાય છે. આવી સ્થિતિમાં જાતકે નિત્ય \$ટકડીથી દાંત સાફ કરવા જોઈએ. મગની દાળનું દાન કરવું જોઈએ તથા ઘેટું પાળવું જોઈએ. (૧૧) જો અનિષ્ટકારી બુધ સાતમા સ્થાનમાં હોય તો એની નિશાની એ હશે કે, તે પોતાની બહેન તથા બાપની બહેન (ફોઈ)ને કષ્ટ પહોંચાડશે. આવી પરિસ્થિતિમાં આખા લીલા મગનું દાન કરવું જોઈએ.

## ☆ ગુરુ-બૃહસ્પતિ :

- (૧) ગુરુને શુભ ગ્રહ માનવામાં આવે છે. કુંડળીમાં બૃહસ્પતિ (ગુરુ) શુભ સ્થાનમાં બેઠો હોય અને શુભ ફળ આપી રહ્યો હોય છે પરંતુ વધુ ને વધુ લાભ ઇચ્છતા હોય તો ખાનપાનમાં શુદ્ધ કેસરનો ઉપયોગ કરવો જોઈએ. કેસરની બિંદી નાભિ તથા જીભ ઉપર લગાવવી જોઈએ.
  - (૨) કુંડળીના ૧, ૪, ૮, ૧૨મા સ્થાનમાં ગુરુ અનિષ્ટકારી થઈ જાય છે. તે સમયે પાંચ રતીનો પુખરાજ ધારણ કરવો વિશેષ લાભકારી મનાય છે.
  - (3) જો એવી ખાતરી થાય કે, આપની કન્યાનું વૈવાહિક જીવન કષ્ટમય થઈ ગયું છે. તેના પરિવારમાં કલેશ રહે છે. તેનો પતિ તેના વશમાં નથી. તો પિતાએ પોતાની પુત્રીને સોનાના બે સિક્કા દાનમાં આપવા જોઈએ. એક સિક્કો વહેતા પાણીમાં વહેવડાવી દઈ બીજો સિક્કો પુત્રી પોતાની પાસે રાખે આથી કન્યાનું જીવન સુખમય થઈ જશે. જો સોનાના સિક્કા સંભવ ન હોય તો કેસર તથા હળદરની ગાંઠ સોનાની માત્રા સમાન દાનમાં આપી શકાય છે.
  - (૪) અષ્ટમ સ્થાનમાં બૃહસ્પતિ માર્કેશ બનીને પ્રાણ-સંકટ ખડું કરી દે છે. આવી સ્થિતિમાં છૂટકારા માટે મંદિરમાં પીળી હળદરનું દાન કરવું અને પીપળાના વૃક્ષમાં જળનું સિચન કરવાથી ફાયદો થશે.
  - (૫) ગુરુ ચોથા સ્થાનમાં રહી અશુભ ફળ આપતો હોય તો એવી વ્યક્તિ આર્થિક રીતે પરેશાન રહેશે. આવા જાતકે પોતાનું નગ્ન શરીર કોઈને બતાવવું જોઈએ નહિ. આથી જીવનમાં તે આર્થિક દૃષ્ટિથી નાગો ક્યારેય નહિ થાય.
  - (६) પાંચમા સ્થાનમાં રહેલ ગુરુ માટે 'લાલ કિતાબ'ના કર્તા લખે છે કે, આવો જાતક સાચા અર્થમાં માનવતાની મિલ્કતવાળો, મોટો કીર્તિવાન, બ્રહ્મજ્ઞાની થાય છે. પરંતુ તે કોધવાળો પણ હશે. સંતાન ઓછાં, ઘડપણ ઉમદા અને માની ઉંમર લાંબી હોય, તેમજ ધર્મકાર્યમાં નાણાંનો વ્યય વધુ કરે છે. સંતાન પ્રાપ્તિ ન થતી હોય તો હરિનું પૂજન કરવું.
- (૭), બારમા સ્થાનમાં ગુરુ જાતકને ધનવાન બનાવે છે. પરંતુ સંતાનની બાબતમાં વ્યક્તિ અભાગ્યશાળી હોય છે. આવી વ્યક્તિએ હળદરનું તિલક કરવું જોઈએ. સાધુ, બ્રાહ્મણ તથા પીપળાની પૂજા કરવી જોઈએ. નાક સ્વચ્છ કોરું રાખવું જોઈએ. આથી તેના ધંધાનો વિકાસ થશે અને તેના સંતાનો પણ જરૂર સુધરશે.

(૮) જો બૃહસ્પતિ અનિષ્ટકારી હોય તો સમગ્ર કુળની પ્રત્યેક વ્યક્તિ પાસે એટલે કે, જ્યાં સુધી લોહીની સગાઈ પહોંચે ત્યાં સુધી એક-એક પૈસો ઉઘરાવીને મંદિરમાં આપવાથી અનિષ્ટ દૂર થશે.

## Ф शुङ ः

- (૧) શુક્રને અધિક શુભ ફળદાયક બનાવવા માટે ગાય, દૂધ અને જુવારનું દાન કરવું લાભકારી છે. પોતાના ભોજનનો કેટલોક હિસ્સો શ્વેત અને સુંદર ગાયોનો ખવડાવવો જોઈએ.
- (૨) લગ્નમાં જો શુક્ર અશુભ હોય તથા એવી વ્યક્તિનાં લગ્ન ૨૫મા વર્ષમાં થઈ જાય છે તથા લગ્ન બાદ શીઘ્ર દરિદ્ર થઈ જાય છે. તથા તેની પત્ની મરી જાય છે. આવી સ્થિતિમાંથી બચવા માટે જાતકે પોતાના ભોજનમાં જવ તથા ગામૂત્રનું સેવન કરવું જોઈએ તથા સાત અનાજને મિશ્રિત કરી પક્ષીઓને ચણ નાંખવું જોઈએ.
- (3) શુક્ર જો બીજા સ્થાનમાં તથા ગુરુ ૮, ૯, ૧૦મા સ્થાનમાં હોય તો જાતકનું વૈવાહિક જીવન કલહકારી હોય છે. જો પત્ની નોકરી કરતી હોય તો ચરિત્રહીન હોય છે. જાતક જીવનભર દુર્ભાગ્યશાળી અને દુઃખી થઈ જાય છે. જાતકને ગુપ્તરોગની સંભાવના રહે છે, તથા શીઘ્ર પતનની બીમારી પણ થાય છે. આવા જાતકે પ્રવાલ ભસ્મનો ઉપયોગ કરવો જોઈએ.
- (૪) અશુભ શુક્ર જો પાંચમે હોય તથા સૂર્ય ચંદ્ર યા રાહુ લગ્ન યા સાતમા સ્થાનમાં હોય તો જાતક કામી હોય છે. તેના સંતાનો કહ્યામાં રહેતા નથી, ચોરીનો ભય રહે છે. પત્નીની વફાદારી સંદેહપ્રદ રહે છે. રૂપિયાની આવકમાં રૂકાવટ આવે છે. આવી સ્થિતિમાં બચવા માટે ગાયની સેવા કરવી જોઈએ. પુરુષે પોતાના ગુપ્તાંગને દહીંથી ધોવા જોઈએ. આમ કરવાથી આવક વધશે અને સૌભાગ્યમાં વધારો થશે.
- (૫) શુક્ર જો આઠમે હોય તો જાતકે તાંબાના સિક્કા યા શ્વેત પુષ્પ ગંદા પાણીના નાળામાં ફેંકવા જોઈએ. મંદિરમાં પૂજા તથા ગાયનું દાન કરવું વિશેષ લાભકારક મનાયું છે.
- (६) નવમા સ્થાનમાં શુક્ર જાતકને ધનાઢ્ય, ઉદ્યોગપતિ અને કુશાગ્ર બુદ્ધિવાળો બનાવે છે. આર્થિક ઉપલબ્ધિ માટે આવા જાતકે ચાંદીના ચોરસ ટુકડા લીમડાના ઝાડ નીચે દાટવા જોઈએ, આશ્ચર્યજનક લાભ મળશે. જો ચંદ્ર અને મંગળ પણ હોય તો જાતકે મકાનના ખાત મુહૂર્ત સમયે મધનો ઘડો જમીનમાં દાટવો જોઈએ. આથી શુક્ર દસ ગણો અધિક શુભ ફળદાયી થઈ જશે.

- (૭) જો નવમા સ્થાનમાં શુક્ર પાપ ગ્રહોની વચ્ચે હોય, બુધ યા કેતુ સાથે હોય તો બાળકને કષ્ટ થશે. આવી સ્થિતિમાં અશુભ નિવારણ માટે ચાંદીના ચોરસ ટુકડા લીમડાના વૃક્ષના થડમાં જડી દેવા (અથવા થડમાં ઉતારી દેવા) જોઈએ અને તેને લીમડાના લાકડાના ભૂકાથી ઢાંકી દેવા.
  - (૮) બારમા સ્થાનમાં શુક્ર પત્નીને પીડા આપે છે. આવા સમયે ભૂરા યા વેંગણિયા રંગના ફૂલ સાંજના સમયે જઈને જંગલમાં દાટી દેવામાં આવે તો શુક્રનું અશુભ કળ નષ્ટ થાય છે.
  - (૯) શુક્ર ૧૦મા સ્થાનમાં હોય તથા રાહુ જો ૨, ૬, ૭ અને ૧૨મા સ્થાનમાં હોય તો જાતકનું જીવન ૨૫ વર્ષ સુધી કષ્ટદાયક રહે છે. આવી સ્થિતિમાં કાળા રંગની ગાય યા ભેંસને ઘરમાં રાખવી સુખદ નીવડે છે.
  - (૧૦) શુક્રના અનિષ્ટ ફળ નિવારણ માટે પોતાના ભોજનમાંથી થોડો ભાગ ગાયને ખવડાવવો, ગાયનું દાન કરવું અને પશુઓને ચારાનું દાન કરવું જોઈએ.
  - (૧૧) શુક્રના દેવતા લક્ષ્મીજી છે. કુડળીમાં અનિષ્ટકર્તા શુક્ર હોય તો લક્ષ્મીજીની પૂજા કરવી લાભપ્રદ છે.
  - ★ शिंव : એકવાર શિન મહારાજે શંકર ભગવાને કહ્યું : અઢી ઘડી માટે હું આપના ઉપર આવવાં ઇચ્છું છું. દેવાધિદેવ શંકરજી બોલ્યાઃ આપ અવશ્ય આવો અમારી કુટિરમાં આપનું સ્વાગત છે. પરંતુ મારા ઉપર આવીને તમે મારું શું અનિષ્ટ કરશો ? મારી પાસે શું છે જે તમે મને નુકસાન પહોંચાડશો ?

હું તો હિમાલય પર તપસ્યા કરવા ચાલી જઈશ. પાર્વતીને એના પિતાને ઘેર મોકલી દઈશ. નંદીને સેવામુક્ત કરી દઈશ. શિન મહારાજ મુશ્કરાયા અને બોલ્યા પ્રભુ બસ મેં તો મારો પ્રભાવ આવવા પહેલાં જ બતાવી દીધો. હું તો હજુ આવ્યો. પણ નથી, તે પહેલાં જ આપ તો ઘરથી બેઘર થવા લાગ્યા કહેવાની વાત એ છે કે, શિનનો બૂરો પ્રભાવ માનવ ઉપર પડે છે ત્યારે તે બેઘર થઈ અહીંતહીં ભટકતો ફરે છે. તેની દશા બગડી જાય છે. એટલા માટે શિન મહારાજને પ્રસન્ન રાખવાના ઉપાય કરવા જોઈએ.

- (૧) શનિ શુભ ફળદાતા હોય તો ઘરમાં લોખંડના સામાનનો ઉપયોગ કરવો જોઈએ. ભોજનમાં કાળું મીઠું તથા કાળા મરીનો ઉપયોગ કરવો તથા આંખમાં સુરમો આંજવો જોઈએ.
- (૨) શનિની સાડાસાતી અથવા અઢી વર્ષની પનોતી ચાલતી હોય ઘરમાં કલેશ રહેતો હોય કાર્યમાં અવરોધ આવે, વેપારમાં નુકસાન થાય તો તેણે પોતાના ભોજનને કેટલોક ભાગ કાગડાને ખવડાવવાથી લાભ થશે.

- (3) જો સંતાનયોગ થતો હોય અને નિષ્ફળ જવાતું હોય તો એનું કારણ એ કે, શનિ સંતાન ભાવને નુકસાન પહોંચાડી રહ્યો છે. આવો આપને અનુભવ થાય ત્યારે શનિવારના દિવસે કાળા કુતરાને રોટલી (ભાખરી કે રોટલો) ખવડાવવો.
- (૪) પાંચ શનિવાર સુધી કાળા તલના તેલનું દાન કરવાથી શનિનો દૂષિત પ્રભાવ શાંત થઈ જાય છે.
- (૫) શનિ લગ્નમાં હોય તથા પાપી હોય તો જાતકના ઘરનો દરવાજો પશ્ચિમ દિશામાં હશે. એવી વ્યક્તિને જીવનના ૩૬, ૪૨, ૪૫ અને ૪૮ વર્ષમાં ઘણો સંઘર્ષ કરવો ૫ડે છે. કબજિયાતની ફરિયાદ રહે છે અને અભ્યાસ અધૂરો રહે છે. આવી સ્થિતિમાં સુરમાનો ટૂકડો લાવી જમીનમાં દાટી દેવો જોઈએ. તથા સુરમાને વડના દૂધમાં તિલક કરવું જોઈએ. આમ કરવાથી વ્યક્તિના પેટની તકલીફ દૂર થઈ જાય છે અને ભણવામાં સફળતા મળે છે. રૂપિયાની આવકમાં વૃદ્ધિ થાય છે.
- (ફ) ચોથા સ્થાનમાં શનિ હોય તો રાત્રે દૂધ પીવું જોઈએ નહીં, નહીં તો તે ઝેર (વિષ) બની જશે.
- (૭) ચોથા સ્થાનમાં અગર શનિ અશુભ છે તો તેણે કાળા સાપને દૂધ પાવું, ભેંસને ચારો નાંખવો તથા મજૂરને ભોજન કરાવવું. આવક વધારવા માટે ક્વામાં દૂધ નાખવું.
- (૮) જો અશુભ શનિ પાંચમા સ્થાનમાં હોય અને દસમું સ્થાન ખાલી હોય તો જાતકે સંતાન નથી હોતાં, જો જાતક ૪૮ વર્ષની ઉંમરે મકાન ખરીદે તો મકાન ખરીદતા જ પુત્ર થાય છે. પરંતુ અલ્પાયું થાય છે. આ અશુભ ફળને નષ્ટ કરવા માટે ઘરમાં પશ્ચિમ દિશામાં ગોળ, તાંબુ, મધ, ભૂરી તથા લાલ વસ્તુ, ચોખા ખાંડ ગૂણમાં રાખવી.
- (૯) જો છકા સ્થાનમાં શનિ અને ગુરુ બંને સાથે હોય તો પાણીવાળા નારિયેળને નદીમાં વહેતું કરવું જોઈએ, આવી સ્થિતિમાં જાતકે ૨૮ વર્ષ પહેલાં લગ્ન નહીં કરવા જોઈએ તથા ૪૮ વર્ષ પહેલા મકાન નહીં બનાવવું જોઈએ. સંતાન બાધાં હોય તો કાળા સાપને દૂધ પાવું.
- (૧૦) શનિ છકા સ્થાનમાં હોય અને બીજું સ્થાન ખાલી હોય તો એવા જાતકને શનિવારે ધંધી શરૂ કરવો જોઈએ. તથા શનિની વસ્તુવાળાં જ કામો કરવાં જોઈએ.

આવા જાતકે સરસવનું તેલ અને પાણી મેળવી એક ઘડામાં ભરી નદી કિનારે દાટી દેવું આ પછી કૃષ્ણ પક્ષની મધ્ય રાત્રિએ કાર્યનો આરંભ કરવો. જાતક અઢળક સંપત્તિ કમાશે.

- (૧૧) જો સાતમા સ્થાનમાં શનિ હોય અને પાપ ગ્રહથી દષ્ટ હોય અને જાતક દારૂડિયો હોય તો તેના વિનાશને કોઈ રોકી શકતું નથી. જ્યાં સુધી તે દારૂ ન છોડી દે.
- (૧૨) શનિ અગિયારમે અને શુક્ર સાતમે હોય તો જાતક બહુ જ ભાગ્યશાળી હોય છે. તેણે કોઈ કાર્યનો આરંભ કરતાં પહેલા માટીના ઘડામાં પાણી ભરીને દાન કરવાથી બહુ જ શુભ ફળ મળે છે.
- (**૧૩**) શનિવારે સિંદૂર અને સરસિયું તેલ મેળવીને હનુમાનજીની પ્રતિમા પર પાંચ શનિવાર સુધી. લેપ કરવાથી લાભ મળશે.
- (૧૪) શનિવારના દિવસે સવા ગજ કાળું કપડું પાંચ છટાંક કાળા અડદ અને પાંચ છટાંક કાળા તલ કપડામાં બાંધીને નદીમાં નાંખવાથી લાભ થશે.
- (૧૫) અડદની દાળનાં વડાં શનિવારે કાળા કૂતરાને ખવડાવવાથી શનિથી છૂટકારો મળશે.
- (૧૬) પાંચ શનિવાર સુધી પીંપળાના વૃક્ષને પાણી પાવાથી લાભ થશે.
- (૧૭) દરરોજ બજરંગબાણનો પાઠ કરવો.
- (૧૮) છાયાદાન કરવાથી પણ લાભ મળે છે.
- (૧૯) શનિવારના દિવસે કોઈ લોખંડની ભૂંગળી (નળો) અથવા ગોળામાં ખાંડ અને શેકેલો લોટ (આટો) ભરીને જમીનમાં દાટી દેવો. આ પ્રમાણે પાંચ શનિવાર સુધી કરવાથી લાભ થશે.
- (૨૦) કાળા ઘોડાની નાળ પુષ્ય નક્ષત્રમાં લાવી તેમાંથી વીંટીં બનાવી મધ્યમા આંગળીમાં ધારણ કરવાથી જાતકના ભાગ્યનો ઉદય થાય છે. ગુપ્ત શત્રુઓથી મુક્તિ મળે છે. બૂરા દિવસો સમાપ્ત થાય છે અને પ્રત્યેક કાર્યમાં સફળતા મળે છે. અને બહુ જ રાહત થાય છે.
- (२१) शनि નડતર રૂપ હોય તો ઘરમાં શનિનું યંત્ર રાખવું અને તેની પૂજા કરવી. દર શનિવારે ૫૦૧વાર 'ॐ सः शनैश्चराय नमः' એ મંત્રના જપ કરવાથી શનિની પ્રસन्नता અવશ્ય પ્રાપ્ત થશે.

### \$ राह :

- (૧) રાહુનું શુભ કળ પ્રાપ્ત કરવા માટે કેટલાક કોયલા (કોલસા) લઈને વહેતી નદીમાં વહાવી દેવા જોઈએ. મૂળાનું દાન કરવું પણ શુભ કળદાયક છે.
- (૨) જો રાહુ કુંડળીમાં અનિષ્ટ સ્થિતિમાં હોય તો નારિયેળને દરિયામાં વહેવડાવી દેવાથી અનિષ્ટ નાશ પામે છે.

(3) રાંહુ અનિષ્ટ સ્થિતિમાં જવ દૂધમાં ધોઈને વહેતા પાણીમાં પધરાવવાથી રાહુદોષ દૂર થાય છે.

જો રાહુ સંપૂર્ણ અશુભકર હોય તો જાતકને જોરદાર તાવ આવે છે, શત્રુઓની વૃદ્ધિ થાય છે. આમ તેમ ભટકે છે, તથા જાતક માનસિંક સન્તુલન ગુમાવે છે. આવા સંજોગોમાં નિમ્નલિખિત ઉપાય કરવા જોઈએ.

- (૪) લાલ રંગની મસૂરની દાળ તથા કેટલાક સિક્કા વહેલા ઊઠી ભંગીને દાન કરવું જોઈએ.
- (૫) જવના દાણા માથા નીચે મૂકીને સૂઈ જવાનું અને સવારે દાણા પક્ષીઓને ખવડાવી દેવા જોઈએ.
- (६) જો અસાધ્ય બીમારીની સ્થિતિ હોય તો જાતકના પોતાના વજન બરાબરના જવ તથા ઘઉં તોલીને નદીમાં વહાવી દેવા જોઈએ.
- (૭) જો જાતક મુકદ્દમામાં ફસાઈ ગયો હોય, લડાઈ ઝઘડા ચાલતા હોય, અત્યધિક પરેશાની હોય, સરકાર તરફથી દંડિત થવાના યોગ નિર્માણ થતા હોય તો પોતાના વજન બરાબર કોલસા ખરીદ કરી તેને નદીમાં વહાવી દેવાથી તરત જ લાભ મળશે.
- (૮) પાંચમાં સ્થાનમાં રાહુ હોય તથા જાતકને સંતાન તથા પત્ની સંબંધી પરેશાની ભોગવવી પડતી હોય તો તેણે પૂર્વ વિવાહનો ઉપક્રમ કરવો જોઈએ. પૈતૃક મકાનમાં પ્રવેશ કરતી વખતે બારણાના ઉંમરા ઉપર ચાંદીનો ટુકડો જડી દેવો જોઈએ. આમ કરવું ખૂબ જ સુખ વર્ધક છે.
- (૯) રાહુ જો ૧૨મા સ્થાનમાં હોય તો જાતકને ન ધારેલા ખર્ચાઓ થાય છે. ઝઘડામાં નુકસાન, ચોરી અને જૂઠા આરોપનો ભય અને આર્થિક તંગી આવી પડે છે. આવી સ્થિતિમાં જાતકે રસોડામાં એવી જગ્યાએ બેસીને ભોજન કરવું કે, જ્યાં રસોઈ બનતી હોય. પોતાના શયનખંડમાં લાલ રંગની વસ્તુઓ લગાવવી જોઈએ આથી રાહુનું અશુભ ફળ સમાપ્ત થઈ જશે.
- (૧૦) જો જાતક ટી.બી. રોગથી પીડિત હોય અને ફાયદો ન થતો હોય તો, આવી સ્થિતિમાં જવને ગાયના મૂત્રમાં ભીંજવીને લાલ રંગના કપડામાં બાંધી રાખવા જોઈએ તથા ગાયના મૂત્રથી દાંત સાફ કરવાથી ટી.બી. ના રોગમાં લાભ થાય છે.
- (૧૧) રાહુ સાથે સંતાનહીન વ્યક્તિ, એક આંખે કાણો, વિષ્ટા, ભંગી, મકાનની છત, કોલસા, વીજળી અને જેલખાનાને પણ સંબંધ છે. જો રાહુ આઠમા સ્થાનમાં હોય તો ખોટા સિક્કા દરિયામાં નાંખવાથી શાંતિ થાય છે.

## \$ डेतु ः

- (૧) 'લાલ કિતાબ' અનુસાર કેતુને કૂતરારૂપ કહ્યો છે. જો કુંડળીમાં કેતુ અનિષ્ટકારી થઈને પડયો હોય તો જાતકે પોતાને ઘરે કાળો કૂતરો પાળવો જોઈએ અને તેને નિત્ય ખવડાવવું જોઈએ. આથી કેતુનો પ્રભાવ શાંત થઈ જાય છે.
- (૨) જો આપના પુત્રનો વ્યવહાર આપની સાથે મધુર ન હોય તે દિનભર આપણાથી દૂર ભાગી રહ્યો હોય તો જાણી લેવું કે, આપનો પુત્ર કેતુ ગ્રહના અનિષ્ટથી પીડિત છે. આ સ્થિતિમાંથી છૂટકારો મેળવવા માટે પુત્રના માતા-પિતાએ ભૈરવ દેવતાની ઉપાસના કરવી જોઈએ તથા ભૈરવ મંદિરમાં જઈને કામળાનું દાન કરવું આથી પુત્રના સ્વભાવમાં અવશ્ય પરિવર્તન આવશે. આની સાથોસાથ તલના લાડું તથા તલનું દાન કરવું જોઈએ. આથી કેતુનો અનિષ્ટ પ્રભાવ શાંત થઈ જશે.
  - (3) પ્રતિકૂળ કેતુનો પ્રભાવ શાંત કરવા માટે પોતાને ખાતાં બચેલા એઠા (જૂઠા) ભોજનમાંથી કેટલુંક કૂતરાને ખ્વડાવવાથી કેતુ શાંત થઈ જશે.
  - (૪) જો કેતુની મંગળ, ચંદ્રમા, સૂર્ય યા બુધ કોઈપણની સાથે યુતિ હોય તો સ્તીને માટે અશુભ થાય છે. બે રંગીન કામળા મંદિરમાં દાન કરવાથી કેતુનો પ્રભાવ શાંત થશે.
  - (૫) જો પગમાં અથવા પેશાબમાં કષ્ટ હોય તો શુદ્ધ રેશમનો શ્વેત ગોરો તથા ચાંદીની મુદ્રિકા (વીંટી), મોતી આદિ ચંદ્રની વસ્તુઓ ધારણ કરવી લાભપ્રદ છે.
  - (६) કેતુ ત્રીજા સ્થાનમાં હોય, મંગળ તથા ચંદ્રમા આઠમે હોય તો જાતક બહુ પરેશાન રહે છે. તથા ભાઈઓ સાથે ઝઘડતો રહેતો હોય તો, આવી સ્થિતિમાંથી છૂટકારો પામવા માટે જાતકે મસ્તક ઉપર કેસરનું તિલક કરવું જોઈએ. સોનાની વીટી ધારણ કરવી જોઈએ તથા તાંબાના સિણનું દાન કરવું.
  - ☆ બે ગ્રહોના ચોગ અને ઉપાય: કોઈ કોઈવાર કુંડળીમાં બે કૂર ગ્રહોની યુતિ થઈ જાય છે. તેના નિવારણ હેતુ લાલકિતાબમાં કેટલાક ઉપાય બતાવ્યા છે. જે નીચે મુજબ છે.
  - (૧) જો જન્મ કુંડળીમાં ગુરુ અને સૂર્ય એક સાથે હોય અને આર્થિક કષ્ટ હોય તો ગુરુ સંબંધિત વસ્તુઓ ધારણ કરવી જોઈએ. જેમકે કેસરનો ખાવામાં ઉપયોગ અને શુદ્ધ સોનાનાં આભૂષણ ધારણ કરવાં.
  - (૨) જો સૂર્ય અને શનિ એક સ્થાનમાં એકત્ર હોય અને સીનો સ્વભાવ તથા તંદુરસ્તી બંને બગડેલા હોય તો સીના વજન બરાબર જુવારનું દાન કરવું.

- (3) જો સૂર્ય અને શનિ એક સ્થાનમાં એક પ્ર હોય અને સૂર્યના બળને કારણે શનિને હાનિ પહોંચી રહી હોય, અર્થાત્ મકાન આદિ શનિ પ્રદિષ્ટ વસ્તુઓનો નાસ થઈ રહ્યો હોય તો સૂર્યથી સંબંધિત વસ્તુઓનું દાન કરવું. જેમકે સોનું, ગોળ વગેરે તથા શનિ બળવાન હોવાને લીધે શનિ સંબંધિત વસ્તુઓ (લોખંડ, તેલ, બદામ વગેરે)નું દાન કરવું જોઈએ.
- (૪) સૂર્ય અને રાહુની યુતિ થતી હોય તો સૂર્યગ્રહણ સમયે રાહુ સંબંધિત વસ્તુ (કોલસા, સરસવ આદિ)ને નદીના વહેતા પાણીમાં વહાવવાથી લાભ કર થશે. તાત્પર્ય એ કે, હાનિકારક ગ્રહની વસ્તુઓનું દાન કરવું જોઈએ.
- (૫) જો ચંદ્રમા અને રાહુ એકઠા હોય તો ચંદ્રગ્રહણ સમયે રાહુ સંબંધિત વસ્તુઓ અથવા શનિ (તે પણ ચંદ્રનો શત્રુ હોવાથી)ની વસ્તુઓ વહેતા પાણીમાં વહેવડાવવાથી ચંદ્રને બળવાન કરવામાં સહાયક થશે.
- (६) જો મંગળ અને બુધની યુતિ હોય અને બહેનના સ્વાસ્થ્ય આદિ પર બૂરો પ્રભાવ પડી રહ્યો હોય તો મંગળ સંબંધિત વસ્તુઓ ખાંડ, મધ, સૂંઠ આદિ કોઈ સુરાહીમાં ભરીને બહાર એકાંત જગ્યામાં દાટી દેવું, આ મંગળનો ઉપાય છે.
- (૭) જ્યાં સુધી વિશેષ-રૂપથી ગુરુનો આદેશ ન હોય ત્યાં સુધી ઉપરોક્ત ઉપાયોમાંથી કોઈપણ ઉપાય રાત્રે ન કરવો જોઈએ. તમામ ઉપાય દિવસના સમયે જ કરવા જોઈએ.

\* \* \*

# रत्नोपथार

રત્ન શબ્દનો અર્થ છે ઉત્તમ ધન અથવા મૂલ્યવાન ધન. એક ભક્તે પણ ગાયું કે, - "राम रतन धन पायोजी मैंन" આમ અતિ મૂલ્યવાન વસ્તુ જે રત્ન કહેવાય તેનો અર્થ પુસ્તકમાં શોધવા કરતાં કોઈ હીરા -ઝવેરાતની દુકાને ઝવેરીને ત્યાં જઈ રત્નોની માહિતી મેળવવી જોઈએ અને કિંમત પૂછીને વિગત મેળવવી જોઈએ.

રત્નો વિશે વેદો, પુરાણો અને સંહિતાઓ આદિમાં વિસ્તૃત વર્ણન પ્રાપ્ત થાય છે. મેક્સ મૂલર જેવા કેટલાયે વિદ્વાનો કહે છે કે, ૠગ્વેદ સંસારભરનાં પુસ્તકાલયોમાં સર્વથી પ્રાચીન ગ્રંથ છે. તે ૠગ્વેદના પ્રથમ જ મંત્રમાં રત્ન શબ્દ આવ્યો છે. મંત્ર આ પ્રમાણે છે.

## "ॐ अग्नि मीडे पुरोहितं यज्ञस्य देवम् ऋत्विजं होतारं रत्नधातमम् ॥"

નિઃસંદેહ આ મંત્રમાં અગ્નિ મંત્રમાં અગ્નિ શબ્દથી પરમાત્માની સ્તૃતિ કરવામાં આવી છે. પરંતુ આપણે ધ્યાનમાં લેવા જેવી વાત એ છે કે, પરમાત્માને 'શુત્ઘડરડડતડ-ઠડઠડક' કહેવામાં આવ્યા છે, અર્થાત્ પ્રકૃષ્ટ સ્વરૂપમાં રત્નોને ધારણ કરનારા તે છે. આ મંત્રનો ધ્વનિ પણ એવો છે કે, રત્નો ધારણ કરવાની વસ્તુ છે. વેદ એ પણ ઈશારો કરે છે કે, રત્નોમાં આકાશીય અગ્નિ રશ્મિઓ (યાને આકાશીય પદાર્થો ગ્રહો વગેરેનાં કિરણો)ની ધારણા થયાનું વિદ્યમાન છે.

વળી પૃથ્વી નિર્ધન નથી. પૃથ્વીના પેટાળમાં કેટલાયે રત્નો છે. એટલે તો પૃથ્વીનું એક નામ રત્નગર્ભા છે. જુઓ શ્લોક બતાવે છે કે,

## निर्बीज अक्षरं नास्ति, नास्तिमूलम औषधम् । निर्धना पृथिवी नास्ति, आम्नायाः खलु दुर्लभाः ॥

અર્થાત્ બીજ વગરનો કોઈ અક્ષર નથી. બીજ એટલે વિશિષ્ટ મૂળભૂત શક્તિ કે, જેનાથી મનુષ્ય માત્રને શાંતિ અને અલૌકિકતાનો અનુભવ થાય. પૃથ્વી ઉપર જેટલી પણ વનસ્પતિનું ઈશ્વરે નિર્માણ કર્યું છે તે તમામ ઔષધરૂપ છે. (તેની જાણકારી અને ઉપયોગ કરનારા દુર્લભ છે) પૃથ્વી પણ બહુરત્ના વસુંધરા છે. (તેના પેટાળમાં કેટલાયે કીંમતી રત્નો, ધાતુઓ રહેલી છે.) અપૂર્ણતામાંથી પૂર્ણતા દુર્લભ છે.

ગોસ્વામી તુલસીદાસજી લખે છે કે,

''ग्रह भेषज जल पवन पट पाई कुयोग सुयोग । अर्थे होर्फ कुबस्तु सुबस्तु जग लखिह सुलक्षन लोग ॥'' અર્થાત્ ઔષધિ અનુકૂળ અનુપાન પામીને અધિક સક્રિય અને ઉપયોગી સિદ્ધ થાય છે. તેવી રીતે જન્મકુંડળીમાં પડેલા ગ્રહો પણ (ચંદ્રાધિયોગ, કેન્દ્ર ત્રિકોણાધિપત્ય યોગ આદિ) શુભ યોગોને પ્રાપ્ત કરીને જાતકને શુભ ફળ પ્રદાન કરે છે. જળ પણ પાત્રને અનુરૂપ સાકાર ધારણ કરે છે. પવન પણ દુર્ગન્ધયુક્ત વાતાવરણમાં દુર્ગન્ધવાળો અને સુગંધિત વાતાવરણમાં સુગંધયુક્ત થાય છે અને પટ અર્થાત્ કપડાં પણ સુંદર શરીર પર અધિક શોભા પામે છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, જ્યોતિષ અને ધર્મશાસ્ત્ર તેમજ વિજ્ઞાન બધું સાથો-સાથ જ ચાલે છે.

પ્રાચીન અને નવીન વિચારધારાનું વિશ્લેષણ કરવામાં આવે તો રત્ન ઉત્પત્તિના બે આધાર મળે છે. એક પૌરાણિક અને ધાર્મિક આધાર છે અને બીજો આધુનિ ક વૈજ્ઞાનિક આધાર.

પૌરાણિક આધારથી સંબંધિત આખ્યાન છે કે, દૈત્યરાજ બલિથી પરાજિત ઇન્દ્ર આદિ દેવતા ભગવાન વિષ્ણુના શરણે ગયા અને પોતાની વ્યથા પ્રગટ કરી. ભગવાન વિષ્ણુએ વિચાર કર્યો તો સમજમાં આવ્યું કે, દૈત્યરાજ બલિ પરાક્રમી જ નહીં પણ દાનવીર પણ છે. પરંતુ અહંથી ભ્રમિત થયેલો છે. દેવતાઓની વિનંતીથી ભગવાન વિષ્ણુએ વામનરૂપ ધારણ કર્યું અને દૈત્યરાજ બલિ પાસે ગયા. બલિ ભગવાન વિષ્ણુને વામનરૂપમાં ઓળખી શક્યો નહીં. વામને દાનમાં સાડાત્રણ પગલાં પૃથ્વીની યાચના કરી. બલિએ સહર્ષ સ્વીકાર કરી લીધો.

ત્યારે વામનરૂપ વિષ્ણુ ભગવાને વિરાટ સ્વરૂપ ધારણ કરી માત્ર ત્રણ પગલાંમાં ત્રણ લોક માપી લીધાં. બલિ આ જોઈને આશ્ચર્યમાં પડી ગયો. કારણ કે, તે દાનવીર હતો. એટલે અડધા પગલાં માટે તેણે પોતાનું શરીર ધરી દીધું. વામન રૂપધારી વિષ્ણુએ તેની છાતી પર પોતાનો પગ મૂક્યો, અડધું ડગ પૂર્ણ કર્યું. દૈત્યરાજ બલિનું શરીર ભગવાન વિષ્ણુના ચરણસ્પર્શથી રત્નમય થઈ ગયું. ત્યારે પરાજિત દેવાધિદેવ ઇન્દ્રે પોતાના વજનો પ્રહાર કરીને દૈત્યરાજ બલિના રત્નમય શરીરના ટુકડે ટુકડા કરી નાંખ્યા. આ રીતે રત્નોની ઉત્પત્તિ આ ટુકડાથી થઈ.

દૈત્યરાજ બલિના વિભિન્ન અંગોથી વિભિન્ન રત્નોની ઉત્પત્તિ થઈ, જેમકે મસ્તકથી હીરા. મનથી મોતી, પિત્તથી પન્ના આદિ રત્નો નીકળ્યાં. શરીરનાં વિભિન્ન અંગોથી કુલ ૮૪ રત્ન, ઉપરત્ન ઉત્પન્ન થયાં. આ રત્નોને ભગવાન શંકરે પોતાના ત્રિશૂળ ઉપર ધારણ કરી તેમાં નવગ્રહ અને બાર રાશિઓની પ્રતિષ્ઠા કરી તેને પૃથ્વી ઉપર ચારે દિશાઓમાં વિખેરી દીધાં અને પૃથ્વી પર જ્યાં રત્નો પડયાં ત્યાં રત્નના ભંડાર ઉત્પન્ન થયા.

આધુનિક વૈજ્ઞાનિક માન્યતા એ છે કે, રત્ન ખનિજથી સંબંધિત છે અને વિભિન્ન ખનીજની ખાણમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. બીજા પ્રકારના જૈવિક રત્ન સાગરમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. સમુદ્રના ગર્ભમાંથી પ્રવાલ અને મોતી જેવા રત્નો પ્રાપ્ત થાય છે તે જૈવિક રત્નો છે. ખાણમાંથી પ્રાપ્ત થતાં રત્નો પૈકી મુખ્ય છે નીલમ, પન્ના, માણેક, પુખરાજ, હીરા વગેરે છે.

ધરાતલમાં ચાલતી નિરંતર રાસાયણિક પ્રક્રિયાથી રત્નોનું નિર્માણ થાય છે. રત્નોમાં અનેક પ્રકારનાં રાસાયણિક દ્રવ્યોનું મિશ્રણ મળે છે. એનો રંગ, કાંતિ અને ક્રોમળતા, કઠોરતા અલગ અલગ હોય છે. વાસ્તવમાં રત્નોમાં નિમ્નોક્ત રાસાયણિક દ્રવ્યો મુખ્ય રૂપમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

> મેંગેનીજ, કાર્બન પોટેશિયમ કેલ્શિયમ, હાઇડ્રોજન, બૈરિલિયમ ઍલ્યુમિનિયમ, ફોસ્કરસ વગેર

વિદ્વાનોનું માનવું છે કે, જ્યારે રત્નો બ્રહ્માંડ રશ્મિઓના સંપર્કમાં આવે છે ત્યારે તેમાં દૈવી ચમત્કાર તથા ઉપચાર સંબંધિત ગુણો સ્વતઃ નિવેશ પામે છે. વિભિન્ન ગ્રહોનાં કિરણો વિભિન્ન રંગના રત્નોનો સંપર્ક કરવાથી વિશેષ પ્રકારનો પ્રભાવ નિર્માણ કરે છે. વૈજ્ઞાનિક પ્રક્રિયા મુજબ કેટલાંક રત્નોમાં કિરણો સમાવિષ્ટ થઈ જાય છે અને કેટલાંક આંશિક રૂપે પરાવર્તિત થતાં રહે છે. કેટલાંક રત્નો પારદર્શી અને અપારદર્શી હોય છે એટલે કિરણો એના ગુણાનુસાર કાર્યરત થાય છે. રત્ન ધારણની પ્રક્રિયા એવી છે કે, રત્નનો સંબંધ માનવ શરીર સાથે જોડાયેલ છે અને તે કિરણોના ગુણોને આત્મસાત કરીને તેના શરીરમાં પ્રવાહિત થનારા લોહી અને પ્રાણશક્તિ સાથે તેનું તાદાત્મ્ય સ્થાપિત કરે છે અને આ રીતે નવગ્રહોના ગુણ કિરણો દ્વારા નવરત્નોના માધ્યમથી માનવને પ્રભાવિત કરે છે.

સામાન્ય રીતે રત્નો અને ઉપરત્નોની સંખ્યા ૮૪ છે. પરંતુ મુખ્ય નવરત્નો છે તે પૈકી મોતી, માણેક, હીરા, પન્ના અને નીલમ એ પાંચ મહારત્નો છે જ્યારે ગોમેદ, લસણિયો, પ્રવાલ અને પુખરાજ (પુષ્પરાજ) એ ચાર કેવળ રત્નો જ છે. આ નવરત્નો નવગ્રહો સંબંધિત છે.

પુરાશોમાં કેટલાંક એવાં મણિરત્નોના વર્ણન પ્રાપ્ત થાય છે જે પૃથ્વી ઉપર મળતાં નથી એવું માનવમાં આવે છે. ચિંતામણિ રત્નને સ્વયં બ્રહ્માજી ધારણ કરે છે. કૌસ્તુભ મણિને નારાયણ ધારણ કરે છે. રુદ્રમણિને ભગવાન શંકર ધારણ કરે છે. સ્યમંતક મણિને ઇન્દ્રદેવ ધારણ કરે છે. પાતાળલોક પણ મણિઓની આભાથી કાયમ પ્રકાશિત છે. એ સર્વ મણિઓ પર સર્પરાજ વાસુકીનો અધિકાર રહે છે. પ્રમુખ મણિઓ નવ માનવામાં આવે છે. ધૃત મણિ, તૈલમણિ, ભીષ્મકમણિ, ઉપલક્ષ્મણિ, સ્ફટિક મણિ, પારસમણિ. ઉલ્લક્ષ્મણિ, લાજાવર્ત મણિ, માસરમણિ વગેરે. ધૃતમણિની માળા ધારણ કરવાથી બાળકોને નજર લાગવાથી બચાવી શકાય છે. આ મણિ ધારણ કરવાથી લક્ષ્મી ક્યારેક રૂઠતી નથી. તૈલમણિ ધારણ કરવાથી બળ પૌરુષની વૃદ્ધિ થાય છે. ભીષ્મક મણિ ધન-ધાન્યની વૃદ્ધિમાં સહાય કરે છે. ઉપલક્ષ્મણિ ધારણ કરવાથી વ્યક્તિ ભક્તિ અને યોગને પ્રાપ્ત કરે છે. ઉલૂકમણિનો ધારણ કરવાથી નેત્રરોગ દૂર થઈ જાય છે લાજવર્ત મણિને ધારણ કરવાથી બુદ્ધિમાં વધારો થાય છે. માસર મણિને ધારણ કરવાથી પાણી અને અગ્નિનો પ્રભાવ આંછો થાય છે.

અનિષ્ટ ગ્રહોનો પ્રભાવ ઘટાડવા માટે યા જે ગ્રહનો પ્રભાવ ઓછો હોય તેનો વધારવા માટે તે ગ્રહના રત્નને ધારણ કરવાની જ્યોતિષીઓ સલાહ આપે છે. એકી સાથે ક્યાં ક્યાં રત્નો પહેરવાં જોઈએ અને ક્યાં ક્યાં રત્નો નહીં પહેરવાં જોઈએ એ બાબતમાં જ્યોતિષીઓના અભિપ્રાય છે કે -

માણિક્ય - (માણેક)ની સાથે નીલમ, ગોમેદ, લસણિયો વર્જિત છે.

મોતીની સાથે - હીરો, પન્ના નીલમ, ગોંમેદ, લસણિયો વર્જિત છે.

પ્રવાલની સાથે - પન્ના, હીરા, ગોમેદ, લસણિયો વર્જિત છે.

પન્નાની સાથે - પ્રવાલ, મોતી વર્જિત છે.

પુખરાજની સાથે - હીરો, નીલમ, ગોમેદ, વર્જિત છે.

હીરાની સાથે - માણિક્ય. મોતી, પ્રવાલ, પુખરાજ વર્જિત છે.

નીલમની સાથે - માણિક્ય મોતી પુખરાજ વર્જિત છે.

ગોમેદની સાથે - માણિક્ય, પ્રવાલ, પુખરાજ વર્જિત છે..

લસણિયા સાથે - માણિક્ય, પ્રવાલ, પુખરાજ અને મોતી વર્જિત છે.

★ સૂર્ચરત્ન પદ્મરાગ (માણેક – માણિક્ય): માણેકને સંસ્કૃતમાં પદ્મરાગ, ફારસીમાં યાકૂત, ઉર્દૂમાં ચુન્ની અને અંગ્રેજીમાં રૂબી કહેવાય છે. માણેક રત્નનો સ્વામી સૂર્ય છે. આ મૂલ્યવાન રત્ન છે, એનો રંગ રક્તકમળ, કલ્પવૃક્ષ સિંદૂર, ચંદન હિંગળોક, લાખ અને બીરબહૂટી જેવો લાલ ગુલાબી હોય છે. ગંગા નદી, સિયામ, બર્મા લંકા અને પશ્ચિમ કાબુલમાં એની ખાણ મળી આવે છે. ક્યારેક વિંધ્યાયળ અને હિમાલયની નદી તથા પહાડોમાં પણ મળી આવે છે.

પરીક્ષા: શુદ્ધ માણેક તે છે, જે દૂધમાં નાંખવાથી દૂધ ગુલાબી દેખાય છે. શ્વેત ચાંદીની થાળીમાં યા મોતીમાં સૂર્યની સન્મુખ રાખવાથી તેને લાલ કરી દે છે. કાચના પાત્રમાં ચારે બાજુ લાલ કિરણો નીકળે, યા કમળની કળી પર રાખવાથી કળી તરતે જ ખીલી જાય છે. એક વાત એ છે કે, માણેક પારદર્શી અને અપારદર્શી બે પ્રકારના હોય છે. ખરું માણેક કંઈક રેશાદાર હોય છે. અને પ્રાતઃકાળે હથેળી પર રાખવાથી કંઈક તાપ જેવું પ્રતીત થાય છે.

★ માથેક કોશે પહેરવું ?: આપ જન્મ કુંડળી મુજબ રત્ન ધારણ કરવા ઇચ્છતા હોય તો આ બાબતમાં વિદ્ધાન જ્યોતિષીઓએ વિસ્તારથી સલાહ આપી છે. માણેક સૂર્યનું રત્ન છે. લગ્નમાં સૂર્ય હોય તો એને પહેરવાથી લાભ મળે છે. એ લગ્નસ્થ સૂર્યની અનેક પીડાને દૂર કરે છે. બીજા સ્થાનમાં સૂર્ય હોય તો એ પહેરવાથી વ્યવસાય અને નોકરીની અડચણ દૂર થાય છે અને ધનની પ્રાપ્તિ થાય છે. ત્રીજા ભાવમાં સૂર્ય હોય તો માણેક ધારણ કરવું ફાયદાકારક રહે છે. જે જાતકની કુંડળીમાં સૂર્ય ભાગ્યેશ, ધનેશ યા રાજ્યેશ થઈને આઠમા સ્થાનમાં બેઠો હોય તો તેણે માણેક પહેરવું જોઈએ. જન્મ કુંડળીમાં સૂર્ય અષ્ટમેશ થઈને પંચમ યા નવમ સ્થાનમાં સ્થિત હોય તો માણેક પહેરવું જોઈએ તેને એનો લાભ જીવનભર મળતો રહેશે. સૂર્યની મહાદશા આવે ત્યારે આ રત્ન ખાસ પોતાનો ચમતકાર બતાવશે. મેષ લગ્નમાં સૂર્ય પંચમેશ છે. તે મંત્રણા શક્તિ વધારશે, બળ પ્રાપ્ત કરીને એ દૃદયને બળવાન બનાવશે. પેટના રોગોનું શમન કરશે. રાજ્યની તરફથી અનુકૂળતા અને લાભ આપશે. પુત્રની પ્રાપ્તિ અને પુત્રોની વૃદ્ધિમાં સહાયક થશે. ભાગ્યની વૃદ્ધિ કરશે.

વૃષભ લગ્નમાં સૂર્ય ચતુર્થેશ થાય છે. માણેક ધારણ કરવાથી સૂર્ય સુખોમાં વૃદ્ધિ-મકાન, વાહનાદિની પ્રાપ્તિ, પિતાના સ્વાસ્થ્યમાં વૃદ્ધિ, આંખોમાં જ્યોતિ, જનપ્રિયતા અને રાજ્ય તરફથી માનવૃદ્ધિ, યશની વૃદ્ધિ તથા સ્વાસ્થ્યની વૃદ્ધિ કરશે.

મિથુન લગ્નમાં સૂર્ય તૃતીયેશ બને છે. માણેક ધારણ કરવાથી સૂર્ય બલાન્વિત થતાં બાહુબળમાં વૃદ્ધિ, નાના ભાઈઓના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યની વૃદ્ધિ, જાતકના આયુષ્યની વૃદ્ધિ, આમ સ્તરીય મિત્રોની પ્રાપ્તિ, માન, યશ, અને રાજ્ય કૃપાની પ્રાપ્તિ અને સાળીના પતિને લાભ થશે. કર્ક લગ્નમાં સૂર્ય દ્વિતીયેશ બને છે, સૂર્ય બળવાન થતાં આંખોના રોગોનું શમન, ધનમાં વૃદ્ધિ અધિકાર પ્રાપ્તિ, વાણીનાદોષનું નિવારણ, વિદ્યાવૃદ્ધિ માતાના મોટા ભાઈના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્ય આદિમાં વૃદ્ધિ થશે.

સિંહ લગ્નમાં સૂર્ય લગ્નેશ બને છે. સૂર્યરત્ન માણેક ધારણ કરવાથી સૂર્ય બલાન્વિત થતાં ધન, આયુષ્ય, સ્વાસ્થ્ય અને કીર્તિમાં વૃદ્ધિ થાય છે. ચારે દિશાઓ માં ઉન્નિતિ થાય છે. રાજ્યના ગૃહ વિભાગ તરફથી લાભની સંભાવના રહેશે હૃદય હાડકાં અને આંખોની બીમારીનું નિવારણ થશે, પાચન શક્તિમાં વૃદ્ધિ થશે.

કન્યા લગ્નમાં સૂર્ય દ્વાદશેશ થાય છે. કન્યા લગ્નમાં સૂર્ય હોય તો માણે ક પહેરવાથી લાભ કરતાં નુકસાન થાય છે. સૂર્ય પ્રથમ ભાવમાં હોય તો કન્યા સિવાય અન્ય સર્વ લગ્નોમાં માણેક પહેરી શકાય છે. બલાન્વિત સૂર્ય આંખના રોગોનું શમન્ન કરશે, રાજ્યાધિકારીઓ સાથે સંપર્ક સ્થાપિત કરશે. પુત્રના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યમાં વૃદ્ધિ કરશે. મામાના વ્યાપારમાં વૃદ્ધિ કરશે.

તુલા લગ્નમાં સૂર્ય લાભેશ બને છે. એના બળવાન થવાથી લાભમાં વૃદ્ધિ થશે. મોટા ભાઈના ધન, માન અને સ્વાસ્થ્યમાં વૃદ્ધિ થશે, પિતાના નાના ભાઈના ધન્ન અને સ્વાસ્થ્યમાં વધારો થશે તથા યજ્ઞીય કર્મોની પ્રવૃત્તિમાં વૃદ્ધિ થશે.

વૃશ્ચિક લગ્નમાં સૂર્ય દશમેશ થાય છે. બલાન્વિત થઈને સૂર્ય રાજ્યસત્તાની પ્રાપ્તિમાં સહાયક થશે, યશને વિશેષ રૂપમાં વધારશે, પિતાના ધનમાં વૃદ્ધિ કરશે. જાતકમાં સાત્વિક કર્મોનો ઉદય થશે માતાના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યને વધારશે પિતાની આંખોના રોગનું શમન કરશે. જાતકમાં પુરુષાર્થ વધારશે.

ધન લગ્નમાં સૂર્ય ભાગ્યેશ થાય છે. સૂર્ય બળવાન થતાં ભાગ્યમાં વૃદ્ધિ અનો ધર્મકાર્યમાં જાગતિ આવે છે. પુરુષાર્થ ફળતા જણાય છે.

મકર લગ્નમાં સૂર્ય અષ્ટમેશ બને છે. બળવાન થયેલ સૂર્ય આયુષ્ય અનો સ્વામુશ્યમાં વૃદ્ધિ કરશે. અનુસંધાન કાર્યોમાં અધિક સફળતા આપશે. અધિક રાજ્યકૃપા પ્રાપ્ત થશે. પિતાના નેત્ર રોગનું શમન કરશે. માતાની મોટી બહેનના પત્તિ (માસાજી)ના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યમાં વૃદ્ધિ કરશે.

કુંભ લગ્નમાં સૂર્ય સપ્તમ ભાવનો સ્વામી બને છે. માણેક ધારણ કરવાથી બલાન્વિત થયેલ સૂર્ય સ્ત્રીને અને સ્ત્રીના કુળને ઉચ્ચ સ્તરનું બનાવે છે. સ્ત્રીના સ્વાસ્થ્ય અને આયુષ્યમાં વૃદ્ધિ કરશે. વ્યાપાર તથા રાજ્યકૃપામાં વૃદ્ધિ થશે. પિતાના મોટા ભાઈ (જયેષ્ઠ પિતાશ્રી મોટા કાકા)ના સ્વાસ્થ્ય, ધન આદિમાં વૃદ્ધિ કરે છે, તથા ઉદરરોગનું શમન કરે છે.

મીનલગ્નમાં ગુરુ ષષ્ઠેશ બને છે. સૂર્યને બળવાન કરવાથી સ્વાઃશ્યમાં સુધારો થશે. શત્રુ ઓછા થશે. પુત્રના નેત્રદોષ દૂર થશે. પિતાને અધિક માન પ્રાપ્ત થશે. સ્ત્રીના નેત્રરોગનું શમન થશે. મામાને ધન, સ્વાસ્થ્ય અને આયુષ્યનો લાભ રહેશે.

બીજા ભાવમાં સ્થિત સૂર્ય નોકરી અપાવે છે, પરંતુ એ ધન સંચય થવા દેતો નથી. આ ભાવમાં કન્યા કુંભ અને મીન લગ્ન ઉપરાંત અન્યમાં જન્મેલા જાતક માણેકનો લાભ ઉઠાવી શકે છે.

તૃતીય ભાવમાં સ્થિત સૂર્ય પરાક્રમની વૃદ્ધિ કરે છે. પરંતુ મોટા ભાઈ માટે શુભ નથી હોતો, આ સંજોગોમાં માણેક ધારણ કરવું લાભકારક છે. આ ભાવમાં કન્યા, મકર અને મીન લગ્નના જાતકોએ માણેક પહેરવું જોઈએ નહીં. બાકીના લગ્ન જાતકોને માટે માણેક કેટલીક રીતે ફાયદાકારક છે. ચોથા ભાવમાં સ્થિત સૂર્ય નોકરી, રાજનીતિ, ચિકિત્સા, વ્યવસાયમાં સફળતા આપે છે. જો સૂર્ય નીચ રાશિ અને શત્રુ રાશિમાં હોય તો અશુભ ફળ આપે છે. અપ્રિય સ્થિતિઓમાંથી છૂટકારો મેળવવા માટે માણેક ધારણ કરવું જોઈએ. આ ભાવમાં મિથુન, કુંભ, મીન અને કન્યા લગ્નમાં જન્મેલ જાતકે માણેક ધારણ કરવા પહેલા જાણકાર જ્યોતિષીની સલાહ અવશ્ય લેવી. જ્યારે અન્ય લગ્ન જાતકને માટે ફાયદાકારક સાબિત થશે.

પાંચમા ભાવમાં સ્થિત સૂર્ય માન-સન્માન, સહયોગ અને સંતાન સુખની વૃદ્ધિ માં મદદગાર બનશે. પરંતુ આ ભાવમાં સ્થિત સૂર્ય સંતાન માટે બાધક પણ થઈ શકે છે. જો સૂર્ય પોતાની નીચ રાશિ તુલામાં સ્થિત હોય યા અશુભ રાશિમાં હોય તો માણેક ધારણ કરવાથી ફાયદાની જગ્યાએ નુકસાન થાય છે. આ ભાવમાં તુલા, મકર, મીન અને કન્યા લગ્નમાં જન્મેલ જાતકે માણેક પહેરવું નહી, બાકી લગ્નોને માટે ફાયદાકારક છે.

છકા ભાવમાં સૂર્ય શત્રુહંતા. યોગ કરે છે, પરંતુ તે ધનનો અપવ્યય કરાવે છે. આવી ગ્રહ સ્થિતિમાં માણેક પહેરવું જોઈએ નહીં.

સાતમા ભાવમાં સ્થિત સૂર્ય પત્નીસુખમાં બાધક બની શકે છે. એટલે માણેક પહેરવું નહીં. જે લોકો પત્નીથી છૂટાછેડા લેવા માંગતા નથી, તેમણે આ રત્ન ધારણ કરવાથી બચવું જોઈએ તેવી રીતે પત્ની સુખથી અતિરિક્ત તમામ બાબતો માટે વિભિન્ન લગ્ન જાતક માણેક ધારણ કરી શકે છે. પરંતુ તેણે કોઈ જાણકાર જ્યોતિષીની સલાહ લેવી જોઈએ.

સાતમા ભાવમાં સ્થિત સૂર્ય પત્નીસુખમાં બાધક બની શકે છે. એટલે માણે ક પહેરવું નહીં. જે લોકો પત્નીથી છૂટાછેડા લેવા માંગતા નથી, તેમણે આ રત્ન ધારણ કરવાથી બચવું જોઈએ તેવી રીતે પત્ની સુખથી અતિરિક્ત તમામ બાબતો માટે વિભિન્ન લગ્ન જાતક માણેક ધારણ કરી શકે છે. પરંતુ તેણે કોઈ જાણકાર જ્યોતિષીની સલાહ લેવી જોઈએ.

સૂર્ય જો આઠમા ભાવમાં રહેલો હોય તો માણેક ધારણ કરવાથી રોગ, અભીષ્ટ સિદ્ધિમાં બાધા અને માનહાનિ થઈ શકે છે.

નવમા ભાવમાં સૂર્ય ભાગ્યોદય કરાવે છે. એટલે માણેક પહેરવું જોઈએ. ફક્ત કન્યા, મકર અને મીન લગ્ન જાતકે એને ધારણ કરવું નહીં.

દશમા ભાવમાં સૂર્ય રાજનીતિ, કળા, ચિકિત્સા, વ્યવસાય આદિમાં સફળતા અપાવે છે. પરંતુ કન્યા અને મકર લગ્ન જાતકે એ પહેરવું નહીં, મીન લગ્ન જાતકે વિશેષ સલાહ બાદ જ પહેરવું.

અગિયારમા ભાવમાં સ્થિત સૂર્ય ધન લાભ આપે છે, પરંતુ સૂર્ય નીચ રાશિ તુલામાં હોય તો માણેક પહેરવું નહીં. ફક્ત કન્યા, મકર અને મીન લગ્ન જાતકે એ પહેરતાં પહેલાં જ્યોતિષીની સલાહ લેવી જોઈએ.

બારમા ભાવમાં સૂર્ય માણેક પહેરવાથી સામાન્ય રીતે ફાયદો આપતો નથી.

માણેક શૌર્યનું પ્રતીક છે. વીર અભિમન્યું જે સમયે ચક્રવ્યૂહના યુદ્ધ માટે તૈયાર થયો તો યુધિષ્ઠિરે તેના કંઠમાં માણેક (માણિક્ય-માળા)નો હાર પહેરાવ્યો હતો. આનાથી શત્રુ બળહીન થઈ જાય છે.

ગ્રહોની દૃષ્ટિએ જો સૂર્ય લગ્નથી ત્રીજા, પાંચમા, નવમા અને અગિયારમા સ્થાનમાં હોય તો એવી વ્યક્તિ જો માણેક ધારણ કરે તો તેને અપાર ધન મળે છે. સાથોસાથ જ તેને માન અને યશ પણ મળે છે. નવરત્નની મુદ્રિકામાં એનું સ્થાન મધ્યમાં છે. માણેક ધારણ કરવાથી વ્યક્તિ ધાર્મિક વિચારનો, રોગરહિત અને ધનવાન તો થાય છે. તેમાં વાક્પટુતા પણ આવી જાય છે.

માણેકમાં કોઈપણ પ્રકારનું ચિલ્ન નહીં હોવું જોઈએ. શ્યામ રંગનું માણેક રાક્ષસી વૃત્તિ પેદા કરે છે. આ જ કારણે જ દેવર્ષિ નારદે મહારાજા કંસને કહ્યું હતું હે, કંસ આપે જે શ્યામવર્ણ માણેક ધારણ કર્યો છે, એ આપને જ નહીં આપના રાજકાજને પણ નષ્ટ કરી દેશે. બન્યું પણ એમ જ.

માણેક આઠ પ્રકારના રોગોનો નાશ કરે છે. (૧) મોટાથી મોટા ઘા પર માણેકની ભસ્મ લગાડવાથી ઘા રૂઝાય છે. (૨) જો કોઈને લોહીના ઝાડા થતા હોય અને આરામ ન થતો હોય તો માણેક ભસ્મ મધ સાથે એક રતીના માપથી ત્રણ દિવસ લગાતાર લેવાથી ફાયદો થશે. (૩) માણેક ભસ્મ ગાયના દૂધમાંથી બનેલ ઘી સાથે લેવાથી સ્મરણ શક્તિમાં વધારો થાય છે. (૪) માણેકરત્ન વીટીંમાં ધારણ કરવાથી વ્યક્તિને ક્યારેય કમળો થશે નહીં. (૬) સંગ્રહણી અને અતિસાર રોગમાં માણેક બહુ જ ગુણકારી છે. અનામિકા આંગળીમાં માણેકની વીટીં પહેરવાથી આ બંને બિમારીઓની અસર થતી નથી. (૭) માણેક રત્નવાળી વીંટીને પાણીના ગ્લાસમાં નાંખીને પાણી પીવાથી ક્યારેય આફરો અને ગૅસની બીમારી થતી નથી. (૮) કૅન્સરના રોગીને માણેકની ભસ્મ જો પીપળાના પાનની ભસ્મ સાથે ચટાડવામાં આવે તો કોઈપણ પ્રકારનું કૅન્સર હોય તે સારું થઈ જાય છે.

માણેકની એક વિશેષ ઓળખ પણ છે. જો વ્યક્તિનું મૃત્યું ત્રણ મહિનાની અવિધમાં થનાર હોય એવી વ્યક્તિને દર્પણમાં પોતાને ચહેરો સાફ દેખાશે નહીં.

माधेક કેવી રીતે પહેરવું ? : માણેક પહેરવા માટે રિવવાર, સોમવાર, યા ગુરુવારે એને ખરીદ કરી સોના કે, ચાંદીની વીટીમાં જડાવવું જોઈએ. વીંટી એવી રીતે બનાવવી કે, રત્નનો સ્પર્શ ચામડીને થતો રહે. શુક્લ પક્ષના કોઈ રિવવારે સૂર્યોદય સમયે એને ધારણ કરવું જોઈએ. પહેરતા પહેલા એને કાચા દૂધમાં યા ગંગાજળમાં ડુબાવવું જોઈએ. ત્યારબાદ એને શુદ્ધ જળથી સ્નાન કરાવી એનું પૂજન કરવું અને "ૐ ह्राँ ह्राँ सः सूर्याय नमः" એ મંત્રના સાત હજાર મંત્રજપ કરી માણેક પહેરવું.

મંદ્ર ચંદ્ર રત્ન મોતી: મોતી યા મુક્તા ચંદ્ર રત્ન છે, એનો સ્વામી ચંદ્ર છે. મોતી નવ પ્રકારના થાય છે, જેમાં કેવળ એક પ્રકારનું (કેવળ સીપનું) મોતી જ વીંધવામાં આવે છે. એમાં ઉત્તમ ગુણ, કોમળ જાતિ, અંડરૂપ મોતીની સ્વાતિ નક્ષત્રમાં ઉત્પર્તિ થાય છે. મોતી જોઈ તપાસીને લેવાં જોઈએ. મોતી અને સર્વ રત્નોની ઉત્પત્તિ પંચતત્ત્વોથી થઈ છે. (૧) આકાશ તત્ત્વ વાળું મોતી શૂન્ય અને હલકું, (૨) ભૂમિત ત્ત્વાળું ભારી, (૩) જળતત્ત્વવાળું ચમકદાર અને નિર્મળ, (૪) અગ્નિતત્ત્વ વાળું રક્તક્રાન્તિ વાળું અને (૫) વાયુતત્ત્વ વાળું લહેરદાર, ગર્જનશીલ, ભૂરા રંગનું હોય છે. ભૂમધ્ય સાગર, સિંહલ અને લંકામાં શ્વેત મોતી મળે છે. બસરા, સિયામ, દરભંગામાં પીળા રંગનાં મોતી મળે છે. બે જાતિના મોતી ગોળ અને શુદ્ધ હોય છે. બાકીના લાંબાં, બે રંગી, ઊંચા-નીચા, ઓછી ચમકના તથા સદોષ હોય છે. ચાર રંગવાળા મોતી ચાર વર્ણોમાં શુદ્ધ, સાફ હોવાથી બુદ્ધિવર્ધક, તેજવર્ધક, અન્નધનવૃદ્ધિકારક, સુખ-સંપત્તિ તથા આનંદ વધારનારા હોય છે.

#### પરીક્ષા :-

(૧) ભાતના કુસકાને કપડામાં લઈ તેમાં મોતી ખૂબ ઘસવાં. ઘસતાં ઘસતાં બનાવટી મોતીનો ભૂકો થઈ જશે અને અસલી મોતીમાં ચમક આવશે. (૨) ગોમૂત્ર માટીના વાસણમાં લઈ મોતીને રાતભર તેમાં રાખવાથી આખાં નીકળે તો સાચા અને તૂટી જાય તો કાચા હશે.

#### 🌣 भोतीना नव प्रकार :

- (૧) શુક્તિ યુક્તા :- આ સીપમાંથી નીકળે છે અને શુદ્ર હોય છે. સ્વાતિ નક્ષત્રમાં વર્ષા જળ સીપમાં પડવાથી મોતી બને છે. એના પર ચંદ્રનો પૂર્ણ પ્રભાવ હોય છે. એનો આકાર વાંકોચૂકો હોય છે. પેટની બીમારીમાં એ ફાયદાકારક હોય છે.
- (૨) આકાશમુક્તા: પુષ્ય નક્ષત્રના દિવસે જો ખૂબ વરસાદ થાય તો આ મોતી આકાશમાંથી પડે છે. એકથી દસ સુધી એની સંખ્યા ગણાય છે. સાગરમાં, રેતીમાં, જંગલમાં પણ આ મોતી પડે છે. એનો રંગ સફેદ અને કાળો હોય છે. વજનમાં પાંચ કેરેટથી એક ગ્રામ સુધી હોય છે. બહુ જ સુંદર વીજળીની ચમક જેવી જ્યોતિવાળા આ મોતી દેવતાઓ હરી લે છે. પ્રત્યેક પ્રકારના શારીરિક રોગ એના પહેરવાથી સારા થઈ જાય છે.
- (3) સર્પયુક્તા :- વાસુકી જાતિનો ભુજંગ નાગ, જેનો રંગ સફેદ યા કાળો હોય છે, જ્યારે તેના આયુષ્યનાં સો વર્ષ પૂર્ણ થાય છે ત્યારે મણિરૂપમાં આ મોતી તેના મસ્તક ઉપર આવી જાય છે. માત્ર એ કાળા રંગનું હોય છે. આ મોતી કામધેનું કહેવાય છે. જેની પાસે વાસુકી મોતી છે, સંસારના તમામ પદાર્થો તેની પાસે ચાલી આવે છે. આ મોતી વીંધવું જોઈએ નહીં. વીટીંમાં જેવું ને તેવું જ પહેરવું જોઈએ. એની કિંમત કરોડોમાં અંકાય છે.
- (૪) વંશયુક્તા :- જે વનમાં વાંસનો જથ્થો હોય છે, શ્રવણ, સ્વાતિ અને પુષ્ય નક્ષત્રમાં આ વાંસમાં બંસી જેવો ધ્વનિ નીકળે છે અને તે નક્ષત્રના આરંભથી સમાપ્તિ સુધી રહે છે. આ સમયમાં પારખું માણસ આ વાંસને કાપી લે છે. તે વાંસની ગાંઠમાં લીલા રંગનું મોતી હોય છે. એના પહેરવાથી સુંદરતામાં અજોડતા આવી જાય છે. શકુંતલા, સીતા આદિએ આ મોતી ધારણ કર્યાં હતાં, આની પાંચ માળાઓ મહારાજ બીકાનેર, જયપુર, ઉદયપુર, ગાયકવાડ અને પતિયાળા પાસે હતી એવું જાણવા મળે છે. આ મોતીની પ્રાપ્તિથી ભાગ્યોદય, પદવૃદ્ધિ અને સર્વકાર્યની સિદ્ધિ થાય છે.
- (૫) મેદામુક્તા :- રવિવાર ને પુષ્ય નક્ષત્ર એટલે રવિપુષ્ય મૃત યોગ હોય યા શ્રવણ નક્ષત્રને રવિવાર હોય તો વરસાદમાં આકાશમાંથી આ મેઘમુક્તા પડે છે. આ મોતીનો રંગ સફેદ, વજનમાં ત્રણ કેરેટ સુધી હોય છે. રાજા આ મોતી પહેરીને રાજદરબારમાં આવતા હતા, જેનાથી તેમની પ્રતિષ્ઠા વધતી હતી. માળા પહેરવાથી પેટનો કોઈ રોગ થતો નથી.
- (૬) શૂક્કરમુક્તા :- વારાહી વંશની શૂકર જાતિમાં એક એવું શૂકર (ડુક્કર-ભૂંડ) થાય છે, જે યુવાનીમાં પાગલ થઈ જાય છે, જે પોતાનું મસ્તક ચારે બાજુ પટકે છે. પછાડે છે અને તેનું શિર લોહીલુહાણ થઈ જાય છે. તેના મસ્તકથી પ્રાપ્ત થતું આ મોતી એક કેરેટથી પાંચ કેરેટ સુધીનું હોય છે. એનું મૂલ્ય એક લાખથી ત્રણ લાખ સુધીનું અંકાય છે. આ વાક્સિદ્ધિ માટે શ્રેષ્ઠ છે. બિરબલની પાસે શૂકરમુક્તાની માળા

હતી. જેના કારણે તે ક્યારેય વાક્સિદ્ધિમાં પરાજય પામ્યો નથી. આ મોતીની ભસ્મ મધ સાથે લેવાથી પાગલપણું સારું થઈ જાય છે. આ મોતી સ્રીને ગર્ભવતી બનાવી પુત્ર સુખ અને સંપત્તિ આપે છે.

- (૭) ગજમુક્તા :- ઐરાવત હાથીના વંશમાં એક નરકુંજર હાથી હોય છે. જે બધામાં બળવાન હોય છે. અને એનું મસ્તક રાત્રે પણ ચમકતું હોય છે. આ મોતી તેની પાસે મળે છે. ગજમુક્તા અડધા કેરેટથી ૨૦ ગ્રામ સુધીનું હોય છે. જેના પહેરવાથી વીજળીના અજવાળાની જરૂર નથી પડતી. એની કિંમત લાખો અને કરોડોમાં અંકાય છે. આ મોતી હાથીના કંઠ કપોળીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એનો રંગ સૂર્ય-ચંદ્રની મંદ પ્રભા સમાન હોય છે. એ આમળાં સમાન હોય છે. એનાથી તમામ વિદ્નો દૂર થાય છે. ભાગ્યવાનને જ એ મોતી પ્રાપ્ત થાય છે.
  - (૮) શંખમુક્તા :- પાંચજન્ય શંખમાંથી આ મોતી પ્રાપ્ત થાય છે. આ મોતી હલકા ભૂરા રંગનું અંડાકારમાં પાડુંરંગનું અને ચમકહીન હોય છે. આમ છતાં ધનિક લોકો એ પહેરે છે. કારણ કે, લક્ષ્મીનું આગમન આ મોતીથી થાય છે. આ મોતી સંતાનપ્રદ, પાપહારક, સુખપ્રદ અને સર્વપ્રકારના લાભો અપાવે છે એટલું નહીં દેવતાઓ પશ તેનાથી પ્રસન્ન થાય છે

**મીનમુક્તા :**— આ મોતી માછલીના ઉદરથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ માછલીનો આકાર મોટો હોય છે અને પાંખ સોનેરી હોય છે. આ મોતી પાંચ કેરેટથી દસ કેરેટ સુધીના હોય છે. રંગમાં પીળું હોય છે. વીંટીમાં એ ધારણ કરવાથી અંધારામાં બધું દેખાય છે. આ મોતી ઘણા બધા રોગોને દૂર કરે છે. એના અનેક ગુણો છે.

## ☆ મોતી રત્ન કોશે ધારણ કરવું ?:

ચંદ્રમાનું રત્ન મોતી શુભ માનવામાં આવે છે. ક્રોધી સ્વભાવની વ્યક્તિ, પત્ની સાથે ઝઘડો કરનાર, રક્તચાપ અને હ્રદયરોગથી પીડિતો અને ચિંતાગ્રસ્ત લોકોએ મોતી પહેરવાં જોઈએ. જે વ્યક્તિની જન્મકુડળીમાં ચંદ્ર નિર્બળ હોય તેને મોતી પહેરવાની સલાહ આપવામાં આવે છે. સીઓ માટે ખાસ કરીને મોતી પહેરવું ફાયદાકારક છે. કુંડળી ચંદ્રમાં ક્ષીશ હોય તો મોતી પહેરવાથી ફાયદો થાય છે. લગ્ન, ચતુર્થ, સપ્તમ અને દશમ સ્થાનમાં ચંદ્રમા ક્ષીશ માનવામાં આવે છે. જેની જન્મકુંડળીમાં ચંદ્ર છે છે, આઠમો, બારમો હોય તેશે મોતી પહેરવું જોઈએ. ચંદ્રમા અગર રાહુ, કેતુ યા શનિની સાથે કોઈ એક સ્થાનમાં સ્થિત હોય તો મોતી પહેરવું જોઈએ. નીચ અસ્તંગત યા રાહુની સાથે ગ્રહેશયોગ થતો હોય ત્યારે ચંદ્રની પીડા શાંત કરવા માટે મોતી ધારે કરવાની સલાહ અપાય છે. ચંદ્રની મહાદશા અને અંતર્દશામાં એ પહેરવાથી લાભદાયક છે. ખાસ કરીને મેષ, મિથુન, કર્ક, સિંહ, કન્યા, તુલા, વૃશ્ચિક અને મીન લગ્ન જાતકને મોતી પહેરવાથી ઘણો લાભ થશે, પરંતુ વૃષભ, ધન, મકર અને કુંભ લગ્ન જાતકે મોતી ધારે કરતા પહેલાં કોઈ જાણકારનો પરામર્શ કરવો જોઈએ.

- (૧) મેષ લગ્ન જાતક માટે ચંદ્ર ચતુર્થેશ છે. મોતી ધારણ કરવાથી તેના છાતીના રોગોનું શમન કરશે. મનને બળ શાંતિ આપશે. માતાના સ્વાસ્થ્ય માટે લાભકારી થશે. ઘરના સુખમાં વૃદ્ધિ થશે, લોકપ્રિયતા પ્રાપ્ત થશે, ધનવૃદ્ધિ થશે. ફેફ્સાં મજબૂત બનશે અને પિતાના આયુષ્યની વૃદ્ધિ થશે.
- (૨) વૃષભ લગ્ન જાતક માટે ચંદ્ર તૃતીયેશ થઈને બળવાન થશે. નાના ભાઈ-બહેનના આયુષ્ય, સ્વાસ્થ્ય અને ધનની વૃદ્ધિ કરશે. જાતકના આયુષ્યને બળવાન કરશે. ધન અને બાહુ બળમાં વૃદ્ધિ, આરોગ્ય સુધરે, પુરુષાર્થ વધારશે, રક્તશોધન અને શ્વાસ રોગનું શમન કરશે. માતાનું આરોગ્ય સુધારવામાં મદદરૂપ થશે.
- (3) મિથુન લગ્ન જાતક માટે ચંદ્ર દ્વિતીયેશ થાય છે. ચંદ્ર બળવાન થતાં ધનવૃદ્ધિ, વિદ્યાવૃદ્ધિ, નેત્રરોગ નિવારણ મનની શાંતિ અને વાણીના દોષની નિવૃત્તિ થશે. માતાની મોટી બહેન (માસી)ના આરોગ્ય અને આયુષ્યમાં વધારો થશે.
- (૪) કર્ક લગ્ન જાતક માટે ચંદ્ર લગ્નેશ થશે. ચંદ્ર બળવાન થતાં ધન, યશ, આયુષ્ય, સ્વાસ્થ્ય અને મગજની શક્તિ વધશે. મનને વધુ શાંતિ થશે. પરોપકારવૃત્તિ જાગૃત થશે. રક્તદોષનું નિવારણ થશે, સ્ત્રીના યોનિરોગનું શમન થશે. પિતાના ધનની વૃદ્ધિ અને પુત્રનું ભાગ્ય ચમકશે. મૃદુતા, દયા જેવા ગુણો પ્રગટ થશે.
- (૫) સિંહ લગ્ન જાતક માટે ચંદ્ર દ્વાદશેશ થશે. એને બળવાન કરવાથી આંખોના રોગનું શમન થશે. માનસિક શાંતિ વધશે. રક્ત સંબંધી રોગનું નિવારણ થશે. ઊંઘ સારી આવશે. ધનની વૃદ્ધિ થશે. પિતાને માનસિક શાંતિ પ્રાપ્ત થશે. માતાને આરોગ્ય અને આયુષ્યમાં સહાય કરશે, પુત્રને મૃત્યુથી બચાવશે.
- (६) કન્યા લગ્નમાં ચંદ્ર લાભેશ બને છે. બલાન્વિત ચંદ્ર આવકમાં વૃદ્ધિ કરશે. પુત્ર અથવા પુત્રીના વિવાહમાં સહાયક થશે. માતાને કષ્ટમાં સહાય કરી પ્રાણનું રક્ષણ કરશે. પિતાની નાની બહેનને આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્ય પ્રદાન કરશે.
- (૭) તુલા લગ્નમાં ચંદ્ર દશમેશ થાય છે. ચંદ્રમા બળવાન થવાથી પુરુષાર્થમાં વૃદ્ધિ થશે. રાજસત્તાની પ્રાપ્તિ થશે. ધનની વૃદ્ધિ થશે અને યજ્ઞીય કર્મોમાં રૂચિ વધશે અને માનસિક શક્તિમાં વધારો થશે. પિતાના આંખના રોગ દૂર થશે. નાની બહેન અને ભાઈઓના આયુષ્યમાં વૃદ્ધિ થશે.
- (૮) વૃશ્ચિક લગ્નમાંચંદ્ર નવમેશ બને છે. બલાન્વિત ચંદ્ર ધર્મમાં રુચિ વધારશે. પિતાના આયુષ્ય, સ્વાસ્થ્ય અને ધનની વૃદ્ધિ કરશે. નાના ભાઈની પત્નીના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યની વૃદ્ધિ કરશે. માતાના આયુષ્યની વૃદ્ધિ અને રોગનું શમન થશે. માનસિક શક્તિ વધશે. પત્નીની નાની બહેન (સાળી)ને ધન સ્વાસ્થ્યની પ્રાપ્તિ થશે.

- (૯) ધન લગ્નના જાતકને ચંદ્ર અષ્ટમેશ થાય છે. બલાન્વિત ચંદ્ર ધનની વૃદ્ધિ કરશે. સંશોધન કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ અધિક થશે. મન શાંત થશે. આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યમાં વૃદ્ધિ થશે. માતાના મોટાભાઈની પત્ની (ભાભી)ના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યમાં વધારો થશે.
  - (૧૦) મકર લગ્ન જાતકને ચંદ્રમા સપ્તમેશ થાય છે. બળવાન થયેલ ચંદ્રમા વ્યાપાર, રાજ્યકૃપા તથા ધનમાં વધારો કરે છે. જાતક માનસિક શાંતિ આપશે તથા મૂત્ર અને વીર્યને લગતા રોગો દૂર કરશે. પિતાની મોટી બહેન (ફોઈ)ના આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં વધારો કરશે. સીના સ્વાસ્થ્યને સુધારશે.
    - (૧૧) કુંભ લગ્ન જાતકને ચંદ્રમા ષષ્ઠેશ બને છે. બળવાળો થયેલ ચંદ્રમા પુત્રની આંખોના રોગોનું શમન કરશે. મામાને આયુષ્ય અને આરોગ્ય પ્રદાન કરશે. સ્ત્રીના નેત્રરોગનું શમન થશે. છષ્ઠેશ હોવા છતાં જાતકના ધનની વૃદ્ધિ કરે છે.
    - (૧૨) મીમ લગ્નમાં ચંદ્રમા પંચમેશ થાય છે. બળવાન થયેલ ચંદ્રમા ધનમાં વિશેષ વૃદ્ધિ કરશે. માતાના નેત્રરોગનું શમન કરશે, પુત્રના આયુષ્યમાં અને આરોગ્યમાં વધારો કરશે. મંત્રણા શક્તિ અને સ્મૃતિ શક્તિમાં વધારો થશે. પત્નીની મોટી બહેનના આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં વધારો થશે.

# 🜣 ચંદ્ર રત્ન મોતી કેવી રીતે ધારણ કરવું? :

ચંદ્રમાને બળવાન બંનાવવા અને તેના દોષો નિવારવા માટે મોતી રત્ન ધારણ કરવામાં આવે છે. અસલી મોતીની વિશેષતા એ છે કે, એ તારા સમાન પ્રકાશમાન શ્વેત, સ્વચ્છ અને ચીકણું હોય છે. ઉપરત્નમાં શ્વેત અકીક ધારણ કરી શકાય છે. બે, ચાર, છ યા અગિયાર રતીના મોતીને ચાંદીની વીંટીમાં જડાવીને સોમવાર યા ગુરુવારના દિવસે શુક્લ પક્ષમાં વિધિપૂર્વક પૂજન કરીને તેના ઉપર 'ૐ श्વાં શ્રીં શ્રૌં सः चंद्रमसे नमः' એ મંત્રના ૧૧ હજાર જાપ કર્યા પછી રત્ન ધારણ કરવું જોઈએ. આ મોતી કનિષ્ઠા આંગળીમાં જ ધારણ કરવું. આ ચંદ્ર રત્ન પૂર્ણિમાના ચંદ્રનું દર્શન કરીને રાત્રે ધારણ કરવું ઘણું જ ફાયદાકારક છે.

જન્માંગમાં ચંદ્રની સાથે રાહુ, કેતુ અને શનિ ગ્રહ હોય તો કાળા ડાંઘાવાળું મોતી પણ શુભ કળ આપનારું થાય છે. રોહિણી નક્ષત્રમાં ચંદ્ર રત્ન ધારણ કરવાથી ચંદ્રારિષ્ટ યોગ નાશ પામે છે.

☼ ઔષધોપચા૨ : મોતી તથા ચંદ્રમણિના ભસ્મ રસાયણથી દંતરોગ, પાયોરિયા, દૃદયરોગ, માનસિક વ્યાધિ, મૂર્છા અને ફેફરું જેવા રોગો દૂર થાય છે. મુખરોગ અને ખસ-ખુજલી આદિ સારા થાય છે.

રોહિણી, હસ્ત યા શ્રવણ નક્ષત્ર અને સોમવારે મોતીને ૧૬ દિવસ ઘૂંટીને કાંસાના પાત્રમાં રાખવું. એની માત્રા પાન અથવા મધ, મલાઈ, દૂધની સાથે સેવન કરવું. એનાથી ઘણા રોગ નષ્ટ થાય છે. પથરી, પેશાબની બળતરા, પેટ દર્દ, હરસ-મસા, સાંધાનો દુઃખાવો, અને દૂર્બળતા દૂર થાય છે. આ ઔષધિભસ્મનું સેવન સોમવારની સંધ્યાથી શરૂ કરવું શુભપ્રદ થશે.

જો શરીર પર શીતળાના ડાઘ હોય, કૅન્સર હોય, કમળો હોય, ગુર્દાનું દર્દ હોય યા શરીરના સાંધાનો દુઃખાવો રહેતો હોય તો એક રતી ભસ્મ બકરીના બે ગ્રામ દૂધ સાથે રાત્રે સુતા પહેલાં લેવું જોઈએ. તીસ દિવસમાં રોગનો નાશ થશે.

ં મંગળ ૨ત્ન પ્રવાલ: સંસ્કૃતમાં લતામણિ, પ્રવાલ, વિદુમ, ૨ત્નાંગ, અંગારકમણિ, ભૌમરત્ન, અંભોદિપલ્લવ, હિંદીમાં મૂંગા, મરાઠીમાં પીલે, કારસીમાં મિરજાના, મિરંગા, મિરંજા, અંગ્રેજીમાં કોરલ, રેડ કોરલ, ચીનીમાં સહૂહોચી, બર્મીમાં ટાડા, ગુજરાતીમાં પરવાળા, પરવાલી, બંગલામાં પલા, મૂંગા, તેલુગુમાં પ્રબાલક કહેવાય છે. તેનો સ્વામી મંગળ છે.

આ મંગળ રત્ન પ્રવાલ સાગરની નીચે તળિયામાં લાલ રંગના વૃક્ષના રૂપમાં થાય છે. આ વૃક્ષની કઠોરતા આથી પ્રમાણિત થાય છે કે, જે દરિયાઈ ઘોડા એને યાટે છે તે એટલું તાકતવર હોય છે કે, પાણીમાં જહાજને પણ ડૂબાડી દે છે. એના યાર રંગ હોય છે. સિંદૂરી, ગુલાબી, લાલ અને સફેદ. મંગળ ગ્રહનું પ્રતીક પ્રવાલ એક એવું રત્ન છે જેની વીંટી ડાબા હાથની અનામિકા આંગળીમાં ધારણ કરવી જોઈએ. આનાથી વ્યક્તિને હૃદયરોગ નથી થતો અને સંઘર્ષરત જીવનમાં શાંતિ મળે છે. પરિવારમાં એકતા અને સંપત્તિ વધે છે. યાદ રહે કે, નારી જાતિએ કેવળ સિંદૂરી રંગ જ પહેરવો જોઈએ. જો સ્રી લાલ રંગનું પ્રવાલ ધારણ કરે છે તે પરિવારમાં વૈમનસ્યનું કારણ બની જાય છે.

પ્રવાલના ધારક ગુણ: સારો ત્રિકોણ આકાર, ચમકદાર અને ચીકણો પ્રવાલ પહેરવાથી મન પ્રસન્ન રહે છે. પ્રવાલની માળા શુભ દિવસે ધારણ કરવાથી ફેફરું (મિર્ગી), નજર અને દૃદયરોગ દૂર થાય છે. બાળકોને ગળામાં એ પહેરાવવાથી પેટનું દર્દ અને લૂખાશ દૂર થાય છે. ગર્ભિણીના પેટ પર પ્રવાલ ઘસીને લેપ કરવાથી ગર્ભપાત થતો અટકી પૂરા દિવસો પછી સ્વસ્થ બાળકનો જન્મ થાય છે.

★ પ્રવાલના દોષ : પ્રવાલના દોષ આ પ્રમાણે છે. (૧) બે રંગવાળો, ખંડિત અંગવાળો, ખાડાવાળો પ્રવાલ સુખ-સંપત્તિનો નાશ કરે છે. (૨) કાળા ધાબાવાળો પ્રવાલ મૃત્યુ સમાન કષ્ટ આપે છે. (૩) શ્વેત છાંટવાળો પ્રવાલ સુખમાં અવરોધ લાવે છે અને રોગમાં વધારો કરે છે. (૪) ધૂંધળા રંગનો પ્રવાલ શરીરમાં દર્દ અને આધાશીશી પેદા કરે છે. (૫) લાખના રંગવાળો પ્રવાલ શસ્ત્રઘાત કરાવે છે.

જન્માંગમાં મંગળની સાથે શનિ, રાહુ અને કેતુ રહેલા હોય તો દોષવાળું પ્રવાલ પણ લાભંપ્રદ થાય છે.

## 🜣 પ્રવાલ કોણે ધારણ કરવું ? :

આ જૈવિક રત્ન અત્યંત ઉપયોગી છે. જ્યોતિષની દેષ્ટિથી મંગળને સેનાપતિ માનવામાં આવ્યો છે. અગર જન્મ કુંડળીમાં મંગળ કૂર હોય તો પ્રવાલ પહેરવું. જો મંગળ, રાહુ અને શનિ સાથે બેઠો હોય તો એ પહેરવાથી લાભ થાય છે. કુંડળીમાં પ્રથમ અને ત્રીજા સ્થાનમાં મંગળ સ્થિત હોય તો એને પહેરવું જોઈએ. ચોથા સ્થાનમાં સ્થિત મંગળ માટે પ્રવાલ એટલા માટે ધારણ કરવું જોઈએ કે, એ જીવન સાથીના સ્વાસ્થ્યનું રક્ષણ કરે છે. આ રીતે સાતમા અને નવમા ભાવ સ્થિત મંગળ માટે પણ પ્રવાલ લાભકારક છે.

જન્મ કુંડળીમાં મંગળ કોઈપણ સ્થાનમાં હોય પરંતુ એની દૃષ્ટિ સાતમા યા અગિયારમા ભાવપર પડતી હોય તો પ્રવાલ પહેરવું જોઈએ. મંગળની દૃષ્ટિ સૂર્ય પર પડી રહી હોય, ચંદ્રમા મંગળની સાથે હોય, મંગળ ષષ્ટેશ અષ્ટમેશની સાથે હોય યા અથવા એ ગ્રહો મંગળને જોઈ રહ્યા હોય તો, મંગળ વકી યા અસ્ત હોય તે શુભ ભાવોનો સ્વામી થઈને પણ શત્રુગ્રહોની સાથે હોય તો પ્રવાલ પહેરવું જોઈએ. વૃષ્યભ, કન્યા, તુલા અને કુંભ લગ્ન જાતકોએ પ્રવાલ ધારણ કરવું જોઈએ નહીં. બાકી સર્વ લગ્ન જાતકોએ જ્યાતિષીની સલાહ લઈને યોગ્ય સમયે યોગ્ય રીતે પ્રવાલ રત્ન ધારણ કરવું જોઈએ.

- (૧) મેષ લગ્ન જાતકને મંગળ લગ્નેશ અને અષ્ટમેશ હોવાથી પ્રવાલ રત્ન ધારણ કરવાથી મંગળ બળવાન થતાં આયુષ્ય તથા સ્વાસ્થ્યમાં વૃદ્ધિ ધન, યશ અને બુદ્ધિમાં પણ વૃદ્ધિ કરશે.
- (૨) વૃષભ લગ્ન જાતકને મંગળ દ્વાદશેશ અને સપ્તમેષ થાય છે. આ મુખ્ય તથા સપ્તમ ભાવનું ફળ કરે છે. બળવાન થયેલો મંગળ વ્યાપારમાં વૃદ્ધિ, રાજ્ય તરફથી માન, રક્ષા વિભાગના અધિકારીઓનો સંપર્ક, સ્રીના સ્વાસ્થ્યમાં વૃદ્ધિ, નાના ભાઈઓની વૃદ્ધિ, પહેલવાનને શક્તિ અને પુરુષાર્થ આપશે. હરસ-મસા (બવાસીર) તથા ગુપ્ત રોગોનું શમન કરવામાં સહાયક થશે.
- (3) મિથુન લગ્ન જાતકને મંગળ ષષ્ઠેષ અને એકાદશેશ બને છે. પ્રવાલ ધારણ કરી મંગળ બળવાન કરવાથી જાતકમાં હિંસા અને ક્રૂરતાની વૃદ્ધિ થશે. વિશેષ રીતે તે અવસ્થામાં જ્યારે મંગળનો પ્રભાવ ચતુર્થ ચતુર્થેશ તથા ચંદ્રમા પર હોય, આવી સ્થિતિમાં મંગળને બળવાન કરવું આ દૃષ્ટિથી અભીષ્ટ ન હશે. હા, લાભને વધારવાની દૃષ્ટિએ પ્રવાલ ધારણ કરી શકાય છે.

- (૪) કર્ક લગ્ન જાતકને મેંગળ પંચમાધિપતિ અને દશમાધિપતિ બને છે. મંગળ યોગ કારક રૂપથી બળવાન થઈને ધન, પદવી, માન-સન્માન આપશે. સૂઝ-બુઝમાં વધારો કરશે. પિતાના ધન અને ભાગ્યની વૃદ્ધિ કરશે. પુત્રની પણ વૃદ્ધિ કરશે. પતિ અથવા પત્નીના મોટા ભાઈના લાભમાં વધારો કરશે.
- (૫) સિંહ લગ્ન જાતકને મંગળ ચોથા અને નવમાનો સ્વામી થવાથી રાજયોગકારક થશે. મંગળને બળવાન કરવાથી ધન, યશ તથા ભાગ્યમાં વૃદ્ધિ થશે. રાજ્યાધિકારીઓ તરફથી સહયોગ પ્રાપ્ત થશે. પદોન્નિતિ થશે. સુખમાં વિશેષ કરીને ગૃહરૂપ સંપત્તિમાં વધારો થશે. તથા માતાના સ્વાસ્થ્યમાં સુધારો થશે.
- (६) કન્યા લગ્ન જાતકને મંગળ તૃતીયાધિપતિ અને અષ્ટમાધિપતિ બને છે. બળવાન થઈને મંગળ આયુષ્યની વિશેષ વૃદ્ધિ કરશે. નાના ભાઈના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યમાં વધારો કરશે. પરંતુ ધનના ક્ષેત્રમાં મંગળને બળવાન બનાવવો અભીષ્ટ થશે નહિ. કારણ કે, મંગળ બે અશુભ ભાવોનો સ્વામી હશે.
- (૭) તુલા લગ્ન જાતકને મંગળ દિતીયેશ તથા સપ્તમેશ થાય છે. બળવાન બનાવેલ મંગળ ધનલાભ અને વેપાર વૃદ્ધિ કરશે. માતાના મોટા ભાઈ (મામા)ના સ્વાસ્થ્યમાં સુધારો કરશે. માતાના મોટા ભાઈ (મામા)ને પણ ફાયદો થશે.
- (૮) વૃશ્ચિક લગ્ન જાતકને મંગળ લગ્નેશ અને ષષ્ઠેશ બને છે. મંગળ બળવાન થવાથી પુરુષાર્થમાં વૃદ્ધિ થશે. સ્વાસ્થ્ય અને ધનમાં વધારો થશે. રક્તદોષનું નિવારણ થશે. શત્રુઓની સંખ્યા ઓછી થશે. પિતાના ભાગ્યમાં વૃદ્ધિ થશે. નાના ભાઈઓને લાભ થશે. બવાસીરનો રોગ દૂર થશે.
- (૯) ધન લગ્ન જાતકને મંગળ દ્વાદશેશ તથા પંચમેશ બને છે. બળવાન થયેલ મંગળ પુત્રની વૃદ્ધિ કરશે. પુરુષાર્થની વૃદ્ધિ કરશે અને પિતાના ભાગ્યનો સિતારો ચમકાવશે. સ્રીના મોટા ભાઈ તથા મોટી બહેનના પતિ માટે શુભદાયક થશે. ધન અને ભાગ્યની વૃદ્ધિ કરશે. મંત્રણા શક્તિમાં વધારો થશે.
- (૧૦) મકર લગ્ન જાતકને મંગળ એકાદશ તથા ચતુર્થભાવન્નો સ્વામી થાય છે. બળવાન થયેલો મંગળ અર્થ વૃદ્ધિ, જમીન અને સ્થાવર મિલ્કતનો લાભ આપશે. પુરુષાર્થ વધારશે. મોટા ભાઈની ઉન્નતિ કરશે તથા પિતાના નાના ભાઈ (કાકા)ને માટે પણ શ્રેયસ્કર થશે. માતાના આયુષ્યની વૃદ્ધિ કરશે.
- (૧૧) કુંભ લગ્ન જાતકને મંગળ તૃતીય તથા દશમ ભાવનો સ્વામી બને છે. બળવાન મંગળ પુરુષાર્થ વૃદ્ધિ કરશે, ધન વિષયક કોઈ વિશેષ ઉન્નતિ થશે નહીં, પરંતુ મંગળની જે ગ્રહો અથવા ભાવો પર દેષ્ટિ પડતી હશે તેને અધિક હાનિની

સંભાવના રહેશે. જેમકે જો મંગળની દૃષ્ટિ ગુરુ પર હોય તો મોટા ભાઈનો વિરોધ રહેશે અને આવકમાં જાતક પોતે વૃદ્ધિ ઇચ્છશે નહીં. વિશેષ રીતે જ્યારે ગુરુ પર લગ્નેશ શનિની યુતિ અથવા દૃષ્ટિથી પ્રભાવ હોય નાના ભાઈના કારણે રાજ્યમાન મળશે. નાના ભાઈનું આયુષ્ય, સ્વાસ્થ્ય અને ધનની વૃદ્ધિ કરશે.

# 🜣 પ્રવાલ કેવી રીતે ધારણ કરવું ? :

પ્રવાલ મંગળનું રત્ન છે. મેષ રાશિનો સ્વામી મંગળ છે અને કારક પણ મંગળ છે. એટલે તે રાશિ માટે વિશેષ શુભદાયક થશે. મેષ અને વૃશ્ચિક રાશિ તથા મૃગશીર્ષ, ચિત્રા, ધનિષ્ઠા પર મંગળવારે બે ઘડી સૂર્યોદયમાં અથવા ઉચ્ચ રાશિ મકરનો મંગળ હોય અને તેના ઉચ્ચ નવમાંશમાં હોય ત્યારે પ્રવાલની વીટીં તૈયાર કરાવવી. પ્રવાલને સોનાની વીંટીંમાં જડાવવો જોઈએ. જો સોનું ખરીદવું શક્ય ન હોય તો ચાંદીમાં થોડું સોનું ઉમેરવું અથવા તાંબામાં એને જડાવી વીંટી તૈયાર કરાવવી. પ્રવાલનું વજન ૬ રતીથી ઓછું ન હોવું જોઈએ. મંગળવારના દિવસે ડાબા હાથની અનામિકા આંગળીમાં ॐ क्रां, क्रीं क्रौ सः भौमाय नमः ।' એ મંત્રના ૧૦ હજાર જપ કરીને પ્રવાલ રત્ન ધારણ કરવાનું વિધાન છે.

પ્રવાલ બવાસીર (હરસ-મસા) બીમારીને મૂળમાંથી ઉખેડી નાંખે છે. વીસ દિવસ સુધી રાતે તાંબાના વાસણમાં પાણી ભરીને તેમાં પ્રવાલ રાખીને પ્રાતઃ કાળે તે પાણી પીવાથી જૂનામાં જૂનો બવાસીર રોગ દૂર થઈ જાય છે. સ્મરણ રહે કે, પ્રવાલનો સિંદૂરી રંગ સર્વથી શ્રષ્ઠ છે. જયપુરમાં એનું વિશેષ બજાર છે.

પ્રવાલ ભસ્મ ગુલાબજળમાં પંદર દિવસ સુધી ઘૂંટીને બનાવેલ પ્રવાલ પિષ્ટિ દૂધ-મલાઈ સાથે ખાવાથી મંદાગ્નિ, કરુ, ખાંસી, ગરમીથી થતો ગભરાટ, બરોળ (પ્લીહા), પેટનું દર્દ, ભૂખ ન લાગવી, કાન્તિ અને બળ ઓછું થવું. વાયુકમ્પ, શૂલ, દર્દ ફેફરું અને હૃદયરોગ દૂર થાય છે. આનાથી ભૂખ અને કાન્તિ વધે છે.

☆ બુધ રત્ન પન્ના (પાનું): બુધ રત્ન મરકત મણિને હિન્દીમાં પન્ના, કારસીમાં 'જમૂરન', અંગ્રેજી 'એમરાલ્ડ' કહે છે. એનાં બીજાં નામ છે. મરકત, પાચિ, ગરુત્મત, હારિમણિ, ગરુડાક્તિ, ગરતારિ, સૌપર્ણિ, બુધરત્ન, પન્ના, પાચુરત્ન, પાનું, જમુઈદ, પીલૂ, પાચિ પલઈ વગેરે. પન્ના (પાનું) રંગમાં લીલી ભાજી જેવા રંગનું, સફેદ અને લીમડાના પાન જેવા રંગનું હોય છે. આ દક્ષિણ મહાનદી, સિંધ, આબુ, હિમાચલ, ત્રિકૂટ, ગિરનાર, ગંડકી, સોનનદી અને પન્નામાં ઉત્તમ અને નિર્દોષ પ્રાપ્ત થાય છે. પન્ના આમ તો ચાર રંગના મળે છે. (૧) સિરસ પુષ્પના રંગનું (૨) લીલા રંગ યાણી (લીલાવાળું જળ) સમાન (૩) પોપટની પાંખ (શુક પંખ) જેવું, (૪) મયૂર પંખ (મોરના પીંછા) જેવા રંગનું હોય છે.

પાનું (પન્ના) રશિયા, પાકિસ્તાન, મધ્ય આક્રિકા, બ્રાઝીલ, જિમ્બાગ્વે, ઇજિપ્ત, કોલંબિયા અને ભારતમાં ઉદેપુર તથા અજમેરમાં પણ મળે છે.

અમેરિકામાં એક શેઠ પાસે પન્નાનો પ્યાલો છે. જેનું મૂલ્ય એક અબજ તીસ કરોડનું અંકાય છે. નિઝામ હૈદરાબાદ પાસે પન્નાનો એક ગ્લાસ હતો જેનું મૂલ્ય એના રાજ્યની સંપત્તિ બરાબર આંકવામાં આવેલું. આખરે વિવશ થઈને નિઝામે એ ગ્લાસના ટુકડા કરીને વેચતાં ૬૦ કરોડ રૂપિયા એકત્રિત કર્યા હતા.

કહેવાય છે કે, મહારાજા પરીક્ષિતે પાનું ધારણ કરી રાખેલું જેથી તક્ષક નાગ તેની પાસે જઈ શકતો ન હતો. એક દિવસ રાત્રે મહારાજાએ પન્ના યુક્ત વીંટીં ઉતારી મૂકી હતી, ત્યારે તક્ષકે પોતે તેને ડંસ દીધો. ભગવાન શ્રી કૃષ્ણ જે સમયે કાલિયનાગને નાથવા ગયા ત્યારે તેના પગના તળિયામાં પન્નાં જ પન્ના (રત્ન) ધારણ કરેલ હતા.

એની વીંટી ધારણ કરનાર ધન સંપત્તિવાળો, સુખી પરિવારનો, માન સન્માન પ્રાપ્ત કરનાર હોય છે. રાજદરબારથી તેને લાભ મળે છે. ગૅસ બીમારી તેને થતી નથી. પન્નાની ભસ્મથી ગાંડપણ, આધાશીશી, હડકવા અને ગાંઠિયો તાવ દૂર થાય છે. તે બુદ્ધિ બળ અને શરીરને પુષ્ટ કરે છે. એ ધારણ કરવાથી અન્ન, ધન, સંપત્તિ અને વંશવૃદ્ધિ થાય છે. સર્પ-ભૂતાદિની બાધાનું નિવારણ થાય છે. નેત્રમાં તરવરાટ લાવે છે. જાદુ-ટોણા નજર-મૂઠની અસરથી મુક્ત થવાય છે. સ્વપ્નદોષ અટકે છે. સીએ ધારણ કરવાથી પ્રસવ સરળતાથી થાય છે.

પરીક્ષા: અસલી પન્નાને લાકડા પર ઘસવાથી તેમાં ચમક માલૂમ પડશે. હાથમાં લેવાથી સુંદર, કોમળ અને હલકું લાગશે. કાચું પન્ના રત્ન આંખ ઉપર રાખવાથી ગરમી આપે છે.

# 🌣 બુધ રત્ન પન્ના (પાનું) કોણે ધારણ કરવું ? :

બુધ રત્ન પન્ના કોઈપણ ધારણ કરી શકે છે. પરંતુ મિથુન લગ્નવાળાને માટે તે ફાયદો કરનાર છે કન્યા લગ્ન જાતકને માટે એ વિશેષ શુભ ફળદાયક છે. બુધ જો છકા અને આઠમા ભાવમાં બેઠો હોય, મીન રાશિમાં સ્થિત હોય, ધનેશ થઈને નવમા ભાવમાં સ્થિત હોય, સપ્તમેશ થઈને બીજા ભાવમાં, નવમેશ થઈને ચતુર્થ ભાવમાં ભાગ્યેશ થઈને છકા ભાવમાં યા શ્રેષ્ઠ ભાવનો સ્વામી થઈને પોતાના ભાવથી આઠમા સ્થાનમાં સ્થિત હોય તો પન્ના રત્નને ધારણ કરવાથી લાભ થાય છે. અધ્યાપકો, અભિનેતાઓ, કવિઓ, ગાયકો, ચિત્રકારો, વેપારીઓ અને નેતાઓને માટે આ રત્ન ખૂબ જ લાભકર્તા છે. પરંતુ કર્ક લગ્નમાં બુધ સ્થિત હોય તો એ નહીં પહેરવું જોઈએ. આ રત્ન ધારણ કરતા પહેલાં કોઈ જાણકાર વિદ્વાનની સલાહ લેવી જોઈએ. એક વાત ખાસ ધ્યાનમાંલેવા જેવી છે કે, પન્નાની સાથે પ્રવાલ કે મોતી ક્યારેય પહેરવું નહીં.

- (૧) મેષ લગ્ન જાતકને બુધ તૃતિયેશ અને ષષ્ઠેશ છે. બળવાન બુધ આ ભાવોને પુષ્ટ કરશે. અકાળે મૃત્યુથી રક્ષણ થશે. નાની બહેનનું સ્વાસ્થ્ય સુધરશે. વાણી સ્પષ્ટતા અને વિદ્યા પ્રાપ્ત થશે. ઋણ મુક્તિમાં સહાયક થશે. શ્વાસની બીમારી, આંતરડાના રોગ, હર્નિયા, તથા ગુદા રોગના નિવારણમાં સહાયક થશે. બાહુબળમાં વધારો થશે.
  - (૨) વૃષભ લગ્ન જાતકને બુધ દ્વિતીયેશ અને પંચમેશ થાય છે. બુધ બળવાન થતાં વાણી દોષનું શમન, વિદ્યા પ્રાપ્તિ, ધન વૃદ્ધિ, જ્ઞાન વૃદ્ધિ, પરીક્ષામાં સફળતા, ભાગ્ય વૃદ્ધિ, પુત્ર વૃદ્ધિ, અકસ્માત ધન પ્રાપ્તિ અને મંત્રણા શક્તિમાં વધારો કરશે.
  - (3) મિથુન લગ્ન જાતકને બુધ લગ્નેશ અને ચતુર્થેશ બને છે. બળવાન બુધ મસ્તકના રોગોનું શમન કરશે. માનસિક શાંતિ થશે. ધન અને સુખ સામગ્રી વધશે. સ્રીઓનો સંપર્ક વધશે. બુદ્ધિ અને વિદ્યામાં ઉન્નતિ થશે. પિતાના આયુષ્યમાં વૃદ્ધિ થશે. માતાના સ્વાસ્થ્યમાં સુધારો થશે. લોકોનો સાથ સહકાર પ્રાપ્ત થશે.
  - (૪) કર્ક લગ્ન જાતકને બુધ તૃતીય અને દ્વાદશભાવનો સ્વામી બને છે. જ્યાં સુધી ધન પ્રાપ્તિનો પ્રશ્ન છે. બુધનું પીડિત અને નિર્બળ અવસ્થામાં રહેવું જ અભીષ્ટ છે કારણ કે, નિર્બળ રહીને બુધ વિપરીત રાજયોગનું સર્જન કરશે. વિશેષ રીતે એ પંચમ ભાવમાં નિર્બળ હોય એવી સ્થિતિમાં આ બારમાથી છફા અને ત્રીજાથી ત્રીજો હોવાને કારણે નિર્બળ પણ છે. એટલે લાભપ્રદ પણ રહેશે. પરંતુ જો બુધ, સૂર્ય, મંગળ અથવા ગુરુ લગ્નના મિત્રોના પ્રભાવમાં હોય તો એને છેડવો જોઈએ નહીં. અર્થાત્ પાનું ધારણ કરવાની આ બન્ને પરિસ્થિતિમાં કોઈ આવશ્યકતા નથી. જો બુધ એકલો છે અને શનિ શત્રુથી પ્રભાવિત છે તો પછી પન્ના રત્ન ધારણ કરીને એને બળવાન કરવાથી નાની બહેનોને આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યનો લાભ થશે. મિત્રો તથા સંબંધીઓ તરફથી સહાયતા મળશે. બાહુના રોગ તથા શ્વાસ નળીના રોગોનું શમન થશે.
  - (૫) સિંહ લગ્ન જાતકને બુધ લાભેશ તથા ધનેશ બને છે. બુધ બળવાન થવાથી ધન, આયુષ્ય, વિદ્યાની વૃદ્ધિ થશે. વ્યાજની આવક વધશે. ભાષણ કરવાની શક્તિમાં વધારો થશે. માતાની મોટી બહેન તથા પિતાની નાની બહેનના આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં વધારો થશે.
  - (६) કન્યા લગ્ન જાતકને બુધ લગ્નેશ અને દશમેશ બને છે. બુધ બળવાન થતાં પુરુષાર્થમાં વૃદ્ધિ, રાજ્ય સત્તાની પ્રાપ્તિ, યજ્ઞીય કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ, ધન પ્રાપ્તિ થશે. પિતાના ધનની વૃદ્ધિ તથા મામાના આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં સુધારો થશે. આંતરડાના રોગો અને હર્નિયા જેવા રોગોમાં સુધારો થશે.

- (૭) તુલા લગ્ન જાતકે બુધ નવમ અને દ્વાદશ સ્થાનનો સ્વામી થાય છે. બળવાન બુધ ધર્મમાં રુચિ વધારશે. ભાગ્ય વૃદ્ધિ કરશે. રાજ્યના અધિકારીઓની કૃપા પ્રાપ્ત થશે. પિતા તથા પત્નીની નાની બહેનની ઉન્નતિ કરશે.
- (૮) વૃશ્ચિક લગ્ન જાતકે બુધ અષ્ટમ તથા એકાદશ સ્થાનનો સ્વામી થશે. બળવાન થયેલ બુધ લાભમાં વૃદ્ધિ કરશે. વિદ્યા તથા વાણીની શક્તિમાં વધારો થશે. સંબંધીઓનો સહકાર વધશે. માતાનું સ્વાસ્થય સુધરશે. પિતાની નાની બહેનના સ્વાસ્થ્યમાં સુધારો થશે અને ધનની પ્રાપ્તિ થશે.
- (૯) ધન લગ્નમાં જન્મેલાને બુધ સપ્તમ તથા દશમાંધિપતિ બને છે. બળવાન બુધ પિતાના ધન વૃદ્ધિ, વ્યાપારમાં વૃદ્ધિ, સીને અધિક સુખની પ્રાપ્તિ, સાસુન આરોગ્યની વધુ પ્રાપ્તિ, નાના ભાઈ-બહેનના આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં વૃદ્ધિ કરશે તથા રાજ્ય તરફથી અધિક સહયોગ અને સહાયતા પ્રાપ્ત કરાવશે. યજ્ઞીય કાર્યોમાં અભિવૃદ્ધિ થશે.
- (૧૦) મકર લગ્નમાં જન્મેલાને બુધ નવ અને છકા સ્થાનનો સ્વામી થાય છે. એ મુખ્યત્વે નવમા ભાવનું ફળ આપશે. બળવાન થયેલ બુધ ભાગ્યની વૃદ્ધિ, અકસ્માત ધનપ્રાપ્તિ, રાજ્યકૃપામાં વૃદ્ધિ અને ધર્મમાં વિશેષ રુચિ ઉત્પન્ન કરશે. પિતાના આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં વૃદ્ધિ કરશે તથા મામાના ધન અને સુખમાં વધારો કરશે. પત્નીની નાની બહેનના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યમાં પણ સુધારો લાવશે.
- (૧૧) કુંભ લગ્ન જાતકને બુધ પંચમેશ તથા અષ્ટમેશ બને છે. બળવાન થઈને એ અધિક ધન આપશે, કારણ કે, તેની મૂળ ત્રિકોણ રાશિ સર્વથી અશુભ અષ્ટમ સ્થાનમાં પડે છે. હા, સંશોધન કાર્યમાં બુદ્ધિની પ્રખરતા પ્રગટ કરશે, પોતાના મોટા ભાઈની પત્ની (ભાભી) અને પત્નીની મોટી બહેન (સાળી)ના આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં વધારો કરશે.
- (૧૨) મીન લગ્ન જાતકને બુધ ચતુર્થેશ અને સપ્તમેશ થાય છે. બળવાન થયેલ બુધ બૌદ્ધિક તથા માનસિક શક્તિ વધારશે. જનપ્રિય બનાવશે. યજ્ઞીય કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ થશે. મામાના આયુષ્ય અને આરોગ્યનો વધારો કરશે. રક્ત અને ચર્મરોગને દૂર કરશે, સીના માનમાં વધારો થશે.

જો જન્મ લગ્નમાં બુધની સાથે રાહુ, મંગળ, શનિ યા કેતુ ગ્રહ હોય તો દોષિત પન્ના પણ શુભકળ આપે છે.

જો મિથુન અને કન્યારાશિ, આશ્લેષા, જયેષ્ઠા અને રેવતી નક્ષત્ર અને બુધ યા સૂર્યના નવમાંશમાં બુધ હોય તો પન્નારત્ન શ્રેષ્ઠફળ આપે છે.

# 🜣 પન્ના (પાનું) કેવી રીતે ધારણ કરવું :

ઉપર્યુક્ત રાશિ, નક્ષત્ર બુધવાર તથા નવમાંશના યોગમાં પન્ના રત્ન વીંટીમાં જડાવવું. ચાંદીની વીંટીમાં જડાવી એનું પૂજન કરવું. આ પૂજન શુકલપક્ષના કોઈ બુધવારે સૂર્યોદયના બે કલાક બાદ કરવામાં આવે તો વિશેષ ફળદાયક છે. પૂજન બાદ ''ॐ ब्रां ब्रीं ब्रौं सः बुधाय नमः'' એ મંત્રના નવ હજાર જપ કરીને જમણા હાથની કનિષ્ઠ આંગળીમાં ધારણ કરવું જોઈએ.

☼ ઔષધોપચાર : પન્ના ભસ્મને કેવડાના જળમાં ૨૧ દિવસ સુધી ખરલ કરીને મલાઈ સાથે ખાવાથી શરીરની કાન્તિ અને બળમાં વધારો થશે. પથરી, બહુમૂત્રતા, પિત્ત, કફ અને ખાંસીને દૂર કરશે. ભસ્મ સેવનથી પિત્ત જવર, સંગ્રહણી, બવાસીર, ખાંસી, ગુદાની ગાંઠ, લોહી પડવું વગેરે રોગ દૂર થાય છે.

☼ ગુરુત્ન પુખરાજ : આ રત્ન ગુરુ ત્રહનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. એનો સ્વામી ગુરુ (બૃહસ્પતિ) છે. આના અનેક નામ છે. જેવાં કે પુષ્પરાજ, ગુરુત્ત, ગુરુવલ્લભ, પુષ્પરાગ, પીતમણિ, પીતરક્ત મણિ, વાચસ્પતિ વગેરે. હિન્દીમાં એને પુખરાજ, ફારસીમાં જર્દ યાકૂત, અંગ્રેજીમાં ટોપે કહેવાય છે. એનો રંગ મેરુગિરિ, હળદિયો, કેસર, લીંબુ અથવા કમરખ જેવો હોય છે. તે તુર્કસ્તાન, ઈરાન, બર્મા, સિલોન, કામરૂપ, ઓરિસ્સા, મહાનદી, બ્રહ્મપુત્ર, વિંધ્યાયળ અને હિમાલયમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

પુખરાજ રત્નની વિશેષતા છે કે, પ્રકૃતિના આંગણામાં જેટલા પ્રકારનાં ફૂલ છે, તે સર્વ રંગ પુખરાજમાં મળી જશે, પરંતુ સર્વથી શ્રેષ્ઠ રંગ એનો પીળો રંગ છે. સફેદ અને કાળા પણ સારા મનાય છે. એનું મૂલ્ય એના રંગ ઉપર નિર્ભર રહે છે. પુખરાજ ચીકણો, ચમકદાર, પાણીદાર અને પીળા રંગનો હોય તો સારો અને શુભપ્રદ હોય છે. એ અન્ન, ધન, બુદ્ધિ, બળ, સંપત્તિ, યશ, આયુષ્ય અને વંશની વૃદ્ધિ કરીને ભૂત-પ્રેત-વ્યાયિ અને રોગ મટાડે છે.

આ રત્નમાં દસ દોષ હોય છે. (૧) ચીરાવાળો, ચોરભય પ્રદ. (૨) સુન્ન, બંધુજનોમાં વેર કરાવનાર (૩) દૂધક, શરીરમાં ઇજા કરનાર (૪) અબરખી, રોગકારક (૫) જાળાવાળો, પેટના દર્દ કરનારો (૬) શ્યામ અને (૭) સફેદ બિંદુ, પશુ મૃત્યુ કારક (૮) લાલબિંદુ ધન-ધાન્ય નાશક (૯) ખાડાવાળો અને (૧૦) છાંટવાળો, ચિંતાશોકજનક હોય છે.

ગુરુની સાથે સૂર્ય, રાહુ, કેતુ, શનિ હોય તો દશદોષવાળો પુખરાજ પણ શુભપ્રદ થઈ જાય છે. ચંદ્ર-શુક્રની યુતિમાં સફેદ પુખરાજ પણ શુભપ્રદ હોય છે. મંગળની યુતિમાં લાલ છાંટવાળો પણ શુભ બની જાય છે.

ધન અને મીન લગ્ન જાતકને પુખરાજ પહેરવાથી બહુ જ લાભ થાય છે. ઘણું કરીને ધનરાશિવાળી વ્યક્તિને પણ પુખરાજ વધુ લાભકારક બને છે. એના પહેરવાથી ધન, ધાન્ય, સુખ, સંપત્તિ, પુત્ર, પતિ તથા પત્નીનું સુખ મળે છે. પુત્ર કે પુત્રીના વિવાહમાં વિલંબ થતો હોય તો ઉત્તમ કોટિનો પુખરાજ વિધિવત પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા કરાવી ધારણ કરવાથી શીધ્ર વિવાહ સંપન્ન થાય છે. સ્રીઓ માટે આ રત્ન વિશેષ લાભકારી છે. વિદ્યાર્થીઓને એ વિદ્યા પ્રાપ્તિમાં સહાયતા પ્રદાન કરે છે.

## 🌣 ગુરુ રત્ન કોણે ધારણ કરવો:

જન્મકુંડળીમાં ગુરુ પાંચમા, છકા કે બારમા ભાવમાં સ્થિત હોય તે મેય, વૃષભ, સિંહ, વૃશ્ચિક, તુલા, કુંભ અને મકર રાશિમાં સ્થિત હોય તો પુખરાજ પહેરવું જોઈએ. કોઈ ગ્રહની મહાદશામાં બૃહસ્પતિનું અંતર (અંતરદશા) ચાલુ હોય તો પુખરાજ પહેરવાથી લાભ થાય છે. કુંવારી કન્યા પુખરાજ ધારણ કરે તો એની વિવાહની અડચણ દૂર થાય છે. મેષ, કર્ક, સિંહ, કન્યા, વૃશ્ચિક, ધન અને મીન લગ્ન જાતકે એ પહેરતાં પહેલાં સુજ્ઞ જ્યોતિષીની સલાહ લેવી જોઈએ. આ રીતે મકર અને કુંભ લગ્ન જાતકે પુખરાજ નહિ પહેરવો જોઈએ.

- (૧) મેષ લગ્ન જાતકને ગુરુ નવમેશ અને દ્વાદશેશ થાય છે. મુખ્ય ફળ નવમા ભાવનું આપે છે. પુખરાજ ધારણ કરતાં બળવાન થયેલ ગુરુ રાજ્યકૃપા પાત્ર બનાવી રાજ્યાધિકારીઓને અનુકૂળ બનાવશે. રાજ્યસત્તાની પ્રાપ્તિ કરાવશે. પિતાનું ધન, આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યમાં વધારો કરશે. નાની બહેનના પતિના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્ય માટે શુભ હશે. અવિવાહિત નાની બહેનના વિવાહ કરવા માટે સહાયક થશે. ધર્મમાં રૂચિ વધારશે. ભાગ્ય અને ધનની વૃદ્ધિ કરાવી ઉન્નતિ કરાવશે.
- (૨) વૃષભ લગ્નમાં જન્મેલાને ગુરુ અષ્ટમેશ અને લાભેશ થાય છે. બળવાન બનાવેલ ગુરુ રાજ્યના કર વિભાગમાં કામ કરતી વ્યક્તિઓની વિશેષ વૃદ્ધિ કરે છે. ધન વધારે છે. મોટા ભાઈના ભાગ્ય તથા આયુષ્યમાં વધારો કરે છે. યજ્ઞીય કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ વધારે છે. પિતાના નાના ભાઈ પુત્રવધૂ, પુત્રીનો પતિ એ સર્વના આયુષ્ય, આરોગ્ય અને ધનમાં વધારો કરે છે.
- (3) મિથુન લગ્ન જાતકને ગુરુ સપ્તમેશ અને દશમેશ થાય છે. ગુરુને બળવાન બનાવવાથી રાજ્ય સત્તાની પ્રાપ્તિમાં સહાયક સિદ્ધ થાય છે. શુભ કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ વધારશે. પિતાના ધનમાં વધારો કરશે. રોગની શાંતિ અને વેપારમાં વૃદ્ધિ કરશે. સીની કુંડળીમાં પતિનો પ્રેમ વધારશે અને પતિની ઉન્નતિનું કારણ બનશે. મોટા કાકાને શુભ કર અને સુખ સામગ્રીમાં વધારો કરનાર થશે.
- (૪) કર્ક લગ્નમાં જન્મેલાને ગુરુ છકા અને નવમાનો સ્વામી થાય છે. ગુરુ બળવાન થવાથી રાજ્ય કૃપાની પ્રાપ્તિ, ધનમાં વૃદ્ધિ, સ્વાસ્થ્યમાં સુધારો અને શત્રુઓ સાથે સંધિની દિશામાં પ્રગતિ થશે. મામાના સુખાદિમાં વૃદ્ધિ થશે. સ્રીના નાના ભાઈ (સાળા)ના ધન અને માનમાં વૃદ્ધિ થશે.

- (૫) સિંહ લગ્ન જાતકને ગુરુ પંચમેશ અને અષ્ટમેશ બને છે. બળવાન થયેલ ગુરુ ધન અને ભાગ્યની વૃદ્ધિ કરશે. પુત્રના ધન અને સુખમાં વધારો કરશે. પાચન શક્તિ સુધરશે. મોટી બહેનના વિવાહની સંભાવના રહેશે અને વિવાહિત હશે તો તેના પતિના ધનાદિમાં વૃદ્ધિ થશે. સીના મોટાભાઈ (સાળા)ના આયુષ્ય-આરોગ્યમાં અને સ્વાસ્થ્યમાં સુધારો વર્તાશે.
- (६) કન્યા લગ્નમાં જન્મેલાને ગુરુ યતુર્થેશ અને સપ્તમેશ બને છે. બળવાન થઈને ગુરુ સુખ સામગ્રીની વિશેષ ઉન્નિતિ કરશે. વ્યાપાર વૃદ્ધિ સાથે માનસિક શાંતિ આપશે. અવિવાહિત કન્યાનાં લગ્નમાં સહાયક થશે. વૈવાહિક લગ્ન જીવન સુધારશે. પિતાના આયુષ્યની વૃદ્ધિ કરશે. પિતાના મોટા ભાઈના આયુષ્ય, ધન અને આરોગ્યમાં વધારો કરશે.
- (૭) તુલાલગ્ન જાતકને તૃતીયેશ અને ષષ્ઠેશ થાય છે. બળવાન થયેલ ગુરુ સ્વાસ્થ્ય અને આયુષ્ય માટે શુભ થશે. રાજ્ય કૃપા વધશે. શત્રુઓ સાથે સુલેહ થઈ સંબંધો સુધરશે. નાના ભાઈઓના સુખ અને ધનમાં વધારો કરશે. પત્નીની નાની બહેનના પતિને ધન, આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં સુધારો કરશે.
- (૮) વૃશ્ચિક લગ્નમાં જન્મેલાને ગુરુ દ્વિતીય અને પંચમ ભાવનો સ્વામી થાય છે. બળવાન ગુરુ ધન, વિદ્યા અને વાણી શક્તિમાં વધારો કરશે. ધર્મમાં રૂચિ વધશે. રાજ્યકૃપા પ્રાપ્ત થશે. મંત્રણા શક્તિમાં વધારો થશે. પુત્રના ધન અને માનની વૃદ્ધિ થશે.
- (૯) ધન લગ્ન જાતકને ગુરુ લગ્નેશ અને ચતુર્થેશ થાય છે. બળવાન થયેલ ગુરુ ઘરમાં સુખ સામગ્રીની વૃદ્ધિ કરશે. ધન અને માનની વૃદ્ધિ કરશે. સ્વાસ્થ્યની સાથે, બુદ્ધિબળમાં વધારો કરશે. પુત્ર તથા પિતાના ભાગ્યની વૃદ્ધિ થશે. પિતાની મોટી બહેન (ફોઈ)ના પતિ (ફુવાજી)ના આયુષ્ય અને સ્વાસ્થ્યમાં વૃદ્ધિ કરશે.
- (૧૦) મકર લગ્ન જાતકને ગુરુ બારમા અને ત્રીજા ભાવનો સ્વામી થાય છે. બળવાન થયેલ ગુરુ કાનના રોગ દૂર કરશે. આંખના રોગનું શમન ઊંઘ સારી આવશે. મિત્રોથી લાભ મળશે. નાના ભાઈઓને ધન, માન, આયુષ્ય અને આરોગ્યની પ્રાપ્તિ કરાવશે. પત્નીની નાની બહેનના પતિને આયુષ્ય આરોગ્યમાં લાભ કરાવશે.
- (૧૧) કુંભ લગ્નવાળાને ગુરુ ધન અને લાભ ભવનનો સ્વામી થાય છે. બળવાન બનાવેલ ગુરુ ફક્ત ધનની જ વિશેષ વૃદ્ધિ કરશે. એવું નહિ પરંતુ ગ્રહથી પ્રભાવિત તમામ વસ્તુઓ અને ભાવથી વ્યક્ત થતી તમામ બાબતમાં વૃદ્ધિ કરશે. જેમકે કુંડળીમાં ગુરુદ્દષ્ટિ જો સૂર્ય પર હશે તો ઉત્તમ સ્રી પ્રાપ્ત થશે. જો શુક્ર પર

હશે તો ઉત્તમ રાજ્યકૃપા અને વાહનની પ્રાપ્તિ થશે. જાતકને વ્યાજથી થતી આવકમાં વધારો થશે.

(૧૨) મીન લગ્નમાં જન્મેલાને ગુરુ લગ્નેશ અને દશમેશ બને છે. બળવાન થઈને ગુરુ વિશેષ રાજય કૃપાની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. શુભ કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ વધે છે. પિતાના ધનમાં વિશેષ વૃદ્ધિ થશે. પુત્રનું ભાગ્ય પણ સુધરશે. નાના ભાઈના આયુષ્ય અને આરોગ્યમાં વધારો થશે.

જ્યારે કોઈના ઘરે કન્યા ઉપર કન્યા જ જન્મ લેતી હોય ત્યારે પતિ પત્નીએ પુખરાજ પહેરાવવો જોઈએ. પીળા રંગનો પુખરાજ ધારણ કરવાથી પુત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે.

ગુરુ ધન, મીન અને કર્ક રાશિનો હોય; નક્ષત્ર પુનર્વસુ, વિશાખા અને પૂર્વાભાદ્રપદા હોય, યા ગુરુવારની સાથે પુષ્ય નક્ષત્ર હોય તો પુખરાજ ધારણ કરવાથી બહુ જ શીઘ્ર પ્રભાવ બતાવે છે. જન્મ કુંડળીમાં ગુરુની સાથે બુધ, ચંદ્ર, મંગળ અને સૂર્યની યુતિ હોય યા ઉપયુક્ત નક્ષત્રોમાં ગુરુ હોય તો પુખરાજ ધારણ કરવાથી રાજમાન અને આધ્યાત્મિક જ્ઞાનની વૃદ્ધિ થાય છે.

પુખરાજ ધારણ કરવા માટે ઓછામાં ઓછો ત્રણ રતીનો હોવો જોઈએ. ગુરુવારે ખરીદી કરી સુવિધા પ્રમાણે સોના અથવા ચાંદીની વીંટીમાં જડાવી પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી, ''ૐ ग्रां ग्रीं ग्रौं सः गुरवे नमः'' એ મંત્રના ૧૯૦૦૦ જપ કરી શુક્લ પક્ષમાં કોઈ ગુરુવારના દિવસે સૂર્યાસ્તના એક કલાક પહેલાં જમણા હાથની તર્જની આંગળીમાં ધારણ કરવો.

પ્રાચીન સમયના વૈદ્યરાજો પુખરાજથી રોગ દૂર કરતા હતા. પુખરાજની ભસ્મ તો એટલી લાભકારી છે કે, એનું સેવન કરનાર વ્યક્તિને ક્યારેય રોગ નથી થતો ઉદાહરણ ઈટ્રાનના ખોમૈની પ્રતિદિન ચાર કેરેટ મધ સાથે લેતા હતા. તેમને પૂછવામાં આવ્યું કે, 'આપ ક્યારેય બીમાર પડ્યા છો ? ખોમૈનીએ મુસ્કરાતા રહી કહ્યું કે,-'પ્રકૃતિની ગોદમાં એટલી ઔષધિ છે કે, જેનો ઉપયોગ કરવાથી મનુષ્ય ક્યારેય બીમાર પડતો નથી. પછી હું પણ પ્રકૃતિ પુત્ર છું'

ભારતના એક બ્રહ્મચારી પ્રતિદિન પુખરાજ અને નીલમની ભસ્મ, ચાર કેરેટ સુધી દૂધ સાથે લેતા હતા, જેનાથી શરદી, ગરમી અને રોગોનો પ્રભાવ તેના ઉપર પડતો ન હતો.

ા શુક રત્ન હીરો : સંસ્કૃતમાં શુકરત્ન, વજમણિ, હિન્દીમાં હીરા, ફારસીમાં અભિમાસ અને અંગ્રેજીમાં ડાયમંડ કહેવાય છે. દેવતાઓ પણ આ વજમણિને ધારણ કરે છે. બ્રહ્માજી હંસપતિ હીરો, વિષ્ણું કમલાપતિ હીરો, મહાદેવજીએ વસન્તપતિ હીરો, ઇન્દ્રે નીલ હીરો, વરુણે વનસ્પતિ હીરો અને યમે શ્યામ, તેલિયો હીરો ધારણ

કર્યો છે. આ રીતે સુર, નાગ, યક્ષ, ગંધવોંએ પોત-પોતાની ઇચ્છા અનુસાર હીરા ધારણ કર્યા છે. ભાગ્યવાન દેશોમાં આ રત્નની ખાણો હોય છે.

ચાર વર્જોમાં અલગ,અલગ રંગના હીરા હોય છે. મુખ્યત્વે એના આઠ ભેદ હોય છે. અધિક સફેદ હંસપંખ, ચંદ્ર, બગલો, ચાંદી, દૂધના રંગ સમાન હંસપતિ હીરો હોય છે. જે દાડમ ગુલાબી કમળપુષ્પના સમાન હોય તેને કમલાપતિમાં હીરા કહે છે. જલ, શાકભાજી, સિરસના રંગના હીરા, વનસ્પતિ, હીરા કહેવાય છે. જર્દ ગુલદાવલી, ઝીલગોટા, પુખરાજના રંગવાળો વાસંત્રી હીરો હોય છે. નીલકંઠ, અળસી પુષ્પના સમાન વજનીલ અને કાળા રંગના હીરા શ્યામવજ કહેવાય છે અને પીળો શ્યામ, ઓછો ભૂરો હીરો સનલોઈ કહેવાય છે. આ રંગવાળા હીરા શુભપ્રદ છે. હીરકવજ, ભાર્ગવ પ્રિય, મણવર, પવિ, અભેદ્ય, કુલિષ, વિદ્યુત, સર્ક, સિંદૂર આદિ પણ એ હીરાના નામો છે. યાદ રહે કે, હીરાનો જન્મ કાર્બનથી થાય છે. હીરો સર્વરત્નોમાં સરતાજ છે. શુક્રની દશાવાળાએ વીંટીમાં હીરો ધારણ કરવાથી થોડા જ દિવસમાં તે ધારણ કરનારને ધનવાન બનાવી દે છે.

દેશની પરીક્ષા: ગરમ કરેલા દૂધ, પાણી અથવા ઘીમાં સાચો હીરો નાંખવાથી તે તરત જ ઠંડું થઈ જાય છે. તોતડું બોલનાર વ્યક્તિ પોતાના મુખમાં હીરો રાખે તો તે ચોખ્ખું બોલતો થઈ જાય છે. સુંદર ઘાટનો, સારા રંગનો, ચીક્શો, કઠોર હીરો લઈને સૂર્યની સન્મુખ રાખવાથી ઇન્દ્રધનુષ્ય સમાન છાયા પડે છે. ષટ્કોશ, ત્રિકોણ હીરો સ્રી લિંગ અને પાનસર, નપુંસક હીરો કુઘાટ કહેવાય છે. સોના ચાંદીના ઘરેણામાં હીરા જડવામાં આવે છે.

સારા હીરા પહેરવાથી શાસ્ત્રતા, રણવિજય, શત્રુવશીકરણ, તેજ બુદ્ધિ અને સુખ સંપત્તિ લાભ પ્રાપ્ત થાય છે. એ ધારણ કરવાથી વીજળીનો ડર રહેતો નથી. અકાળ મૃત્યુનું નિવારણ થાય છે. જાદુટોણાની અસર થતી નથી. અન્ન, ધન, બુદ્ધિ, માન, શ્રદ્ધા અને પુત્રાદિની વૃદ્ધિ થાય છે. સારો હીરો ધારણ કરવાથી ભૂત-પ્રેત અને વિષધારી જીવો દૂર રહે છે.

દેષ દોષ : તારા, છાલ, જવ, કડું, ખોડો, ચીરો, ધાર, કાગડાના પગ જેવા ચિલ્ન, રક્ત શ્વેત અને શ્યામ બિંદુવાળા હીરા દોષવાળા મનાય છે. રક્ત ચિલ્ન હીરો પશુહાનિ કરે છે. પીળા નિશાનવાળો વંશનાશક, કાળા જવવાળો સુખ-સંપત્તિનાશક, અબરખી આભાવાળો દુઃખપ્રદ હોય છે. ખાડાવાળો હીરો રોગપ્રદ, સુન્ન હીરો મનોદ્વેગકર અને અંગને સુન્ન (અચેતન) કરનાર હોય છે. આડી રેખાવાળો હીરો સુખહર. ઊભી રેખાવાળો, મૃત્યુ કારક અને તિરછી રેખાવાળો સીકષ્ટકારક હોય છે. હીરાની મધ્યમાં ધાર પડી જવાથી રોગ, ચોર અને અગ્નિભય પેદા કરે છે. ષટ્કોણ અને અષ્ટકોણ હીરાની વચ્ચે કાગડાના પદ ચિલ્ન પડ્યાં હોય તો તે હાનિકારક હોય છે એટલે દોષવાળો હીરો ક્યારેય પણ ધારણ કરવો જોઈએ નહીં.

શુક્રની સાથે રાહુ, કેતુ, બુધ તથા શનિ હોય તો દોષી હીરો પણ શુભ ફળપ્રદ થઈ જાય છે.

## હીરો કોણે ધારણ કરવો ?

શુક્ર રત્ન ધારણ કરવાથી સુખી સેક્સ જીવન જીવવામાં મદદ મળે છે. જે બાબતોમાં જનસંપર્ક અને બીજી વ્યક્તિઓ ઉપર પ્રભાવ પાડવાની જરૂરત પડે છે તેનાથી સંબંધિત વ્યક્તિએ હીરો ધારણ કરવો જોઈએ. ભૂતપ્રેત બાધાના નિવારણ કરવામાં ઝેરને ખતમ કરવામાં પણ રત્ન મદદગાર થાય છે.

જે જાતકની કુંડળીમાં શુભ ભાવનો સ્વામી થઈને છકા યા આઠમા ભાવમાં શુક્ર સ્થિત હોય તેણે હીરો પહેરવો જોઈએ. જન્મ કુંડળીમાં જો શુક્ર વકી, નીચ, અસ્ત યા પાપગ્રહની સાથે બેઠો હોય તો હીરો પહેરવો જોઈએ. કોઈપણ ગ્રહની મહાદશામાં શુક્રનું અંતર ચાલતું હોય તો હીરો પહેરવાથી લાભ થાય છે. મેષ, કર્ક, વૃશ્ચિક, ધન અને મીન લગ્ન જાતકોએ હીરો પહેરવો જોઈએ નહીં.. અન્ય લગ્ન જાતકોએ હીરો પહેરવો શુભ ફળદાયી છે.

જો આપ કોઈ કારણવશાત્ આટલું મોઘું રત્ન હીરો ન ધારણ કરી શકો તો આ રત્નનું ઉપરત્ન સ્ફટિંક યા સફેદ અકીક પહેરી શકાય છે.

- (૧) મેષ લગ્ન જાતક માટે શુક્ર દ્વિતીયેશ અને સપ્તમેશ હોવાથી મારક ગ્રહ છે. બળવાન થયેલ શુક્ર આયુષ્યનું રક્ષણ કરશે. ધન અને વ્યાપારની વૃદ્ધિ કરશે. વિદ્યા વૃદ્ધિ કરશે અને વાણીના વિકાર નષ્ટ કરશે. સીના આયુષ્ય, આરોગ્યમાં વધારો કરશે.
- (૨) વૃષભ લગ્ન જાતકને શુક્ર લગ્નેશ અને ષષ્ઠેશ થાય છે. બળવાન થયેલ શુક્ર શત્રુબાધાને ઓછી કરશે. ઋણ (દેવાં)ને ઓછું કરશે. ગળા અને આંખની બીમારીનું શમન કરશે. ભોગ સામગ્રી ટેલીવિઝન, ફ્રિઝ જેવાં સાધનો આપશે. સ્રીનું આરોગ્ય સુધારશે. સ્વાસ્થ્ય અને આરોગ્યની વૃદ્ધિ માટે શુભકર છે.
- (3) મિથુન લગ્નમાં જન્મેલાઓ માટે શુક્ર દ્વાદશેશ અને પંચમેશ બને છે. એ પાંચમા ભાવનું મુખ્ય કળ આપે છે. શુક્ર બળવાન થતાં ભોગ વિલાસ, રતિની પ્રાપ્તિ, ધન, ભાગ્ય, બુદ્ધિ, પુત્રાદિમાં વધારો અને આરોગ્યમાં સુધારો લાવશે. સીની મોટી બહેનની વૃદ્ધિ, મોટા ભાઈની પત્નીના આયુ-આરોગ્યમાં વધારો કરશે.
- (૪) કર્ક લગ્ન જાતક માટે શુક્ર ચતુર્થેશ અને લાભેશ થાય છે. બળવાન થયેલ શુક્ર આવકમાં વૃદ્ધિ, સુખવૃદ્ધિ અને વાહન પ્રાપ્તિ કરાવશે. માતા પિતાના આયુ-આરોગ્યમાં ફાયદો કરશે. રક્તદોષ દૂર થશે. મનમાં ઉલ્લાસ અને જનતાનો પ્યાર પ્રાપ્ત થશે. પત્નીને આરોગ્ય લાભ અને માન મળશે. મોટી બહેનને સુખ પ્રાપ્તિની સંભાવના વધશે.

- (૫) સિંહ લગ્નમાં જન્મેલ વ્યક્તિને શુક્ર તૃતીયેશ અને દશમ ભાવાધિપતિ થાય છે. શુક્ર બળવાન થતાં ધનની વિશેષ વૃદ્ધિ થવાની સંભાવના નથી, કારણ કે, સિંહ લગ્ન માટે શુક્ર પાપી ગ્રહ છે. હા, આયુષ્ય તથા માનમાં વધારો થશે. નાની બહેનના આયુ-આરોગ્યમાં વધારો થશે. નાના સાળાના પત્નીનું આરોગ્ય સુધરશે. મિત્રોનો સંપર્ક વધશે.
  - (६) કન્યા લગ્ન જાતકને શુક્ર દ્વિતીયેશ અને નવમેશ થાય છે. બલાન્વિત શુક્ર ભાગ્યની વૃદ્ધિ કરશે અધિક રાજ્યકૃપા પ્રાપ્ત થશે. રોગીના રોગનું નિવારણ થશે. ધનમાં વિશેષ વૃદ્ધિની સંભાવના ગાયન શક્તિ અને વિદ્યા પ્રાપ્તિમાં ઉન્નિતિ થશે. માતાની મોટી બહેન (માસી)ને આયુ-આરોગ્યનો લાભ રહેશે.
  - (૭) તુલા લગ્નની કુંડળીવાળાને શુક્ર લગ્ન અને અષ્ટમાધિપતિ બને છે. બલાન્વિત શુક્ર આયુ-આરોગ્ય માટે વિશેષ શુભકર થશે. પિતાના મોટા ભાઈની પત્ની (કાકી)ને આયુ-આરોગ્ય લાભ કરાવશે.
  - (૮) વૃશ્ચિક લગ્ન જાતકને શુક્ર સાતમા અને બારમા ભાવનો સ્વામી બને છે. શુક્ર બળવાન થતાં સ્ત્રીના આયુ-આરોગ્યમાં વૃદ્ધિ અને રતિ ક્રીડામાં ઉત્સાહ વધારશે. વીર્ય દોષ અને મૂત્ર સંબંધી રોગનું શમન થશે. વ્યાપારમાં વૃદ્ધિ થશે. પિતાની મોટી બહેન (ફોઈ)ને આરોગ્ય લાભ થશે.
  - (૯) ધન લગ્નમાં જન્મેલ વ્યક્તિને શુક્ર ષષ્ટેશ તથા લાભેશ બને છે. બળવાન થયેલ શુક્ર આવકમાં વૃદ્ધિ, વૈભવી સાધનોમાં વૃદ્ધિ, શત્રુઓ તરફથી લાભ થાય સુલેહ થાય. સીના આરોગ્યમાં સુધારો વર્તાશે. જાતકની મોટી બહેન અને પિતાની નાની બહેનને આરોગ્ય વૃદ્ધિ તથા ધનલાભ કરાવશે.
  - (૧૦) મકર લગ્નવાળી વ્યક્તિને શુક્ર દશમ અને પંચમ ભાવાધિપતિ બને છે. બળવાન શુક્ર રાજયોગ કારક થતાં સુખ શાંતિ વધારે, પદોન્નતિ કરાવી ધન પ્રદાન કરે. રતિ વિલાસમાં રુચિ વધારે. મંત્રણા શક્તિ દ્વારા રાજ્ય માનમાં વધારો કરે. પિતાના ધનમાં વૃદ્ધિ થશે. માસીને આયુ-આરોગ્યનો લાભ કરાવશે.
  - (૧૧) કુંભ લગ્ન જાતકને શુક્ર ચતુર્થેશ અને નવમેશ થાય છે. બળવાન થયેલ શુક્ર રાજયોગ અર્થાત્ પદ અને ધન લાભ કરાવશે. વાહનાદિનું સુખ આપશે. રાજ્ય તરફથી સહાય પ્રાપ્ત થશે. ભાગ્યવૃદ્ધિ થશે. અચાનક સુખ વૃદ્ધિ કરશે. પિતાને આયુ-આરોગ્ય અને ધનનો લાભ થશે. માતાને પણ આયુષ્ય સાથે ધન પ્રાપ્તિ કરાવશે.
  - (૧૨) મીન લગ્ન જાતકને શુક્ર ત્રીજા અને આઠમા ભાવનો સ્વામી બને છે. બળવાન થયેલ શુક્ર વિશેષ રૂપથી આયુષ્યની વૃદ્ધિ કરશે. અંડકોશના રોગોનું શમન કરશે. સંશોધન કાર્યમાં સક્રિયતા આપશે. નાની બહેનને આરોગ્ય લાભ થશે.

### ‡ હીરો કેવી રીતે ધારણ કરવો ? :

વૃષભ, તુલા, મીન રાશિ ઉપર જ્યારે શુક્ર ભ્રમણ કરતો હોય તો ભરણી, પૂર્વા ફાલ્ગુની, પૂર્વાષાઢા, જેવા નક્ષત્રોમાં હીરો લાવી વીંટીમાં જડાવવો અને શુક્રવાર અને પુષ્ય નક્ષત્ર જેવો યોગ હોય ત્યારે હીરો ધારણ કરવો ઘણો જ લાભદાયક છે. હીરો પ્લેટિનમ અથવા ચાંદીની વીટીંમાં પહેરવો જોઈએ. ઓછામાં ઓછો દોઢ રતી વજનનો હીરો ધારણ કરવાથી તેની યોગ્ય અસર અનુભવાય છે. શુક્લપક્ષમાં શુક્રવારના દિવસે પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી ''ૐ द्वां द्वीं द्वौं सः शुक्राय नमः" એ મંત્રના સોળ હજાર જપ કરી હીરાની અંગૂઠી અનામિકા આંગળીમાં ધારણ કરવી જોઈએ.

શરીરની દુર્બળતા, કમજોરી, અજીર્ણ, વાયુરોગ વગેરેમાં હીરો કાયદાકારક છે. હીરો ધારણ કરવાથી સંતાનહીન દંપતિને સંતાન પ્રાપ્તિ થાય છે.

હીરા-પિષ્ટી યા ભસ્મ માખણ યા મલાઈ સાથે ૧૫ દિવસ સુધી ખાવાથી અગ્નિ પ્રદીપ થતાં ભૂખ લાગે છે. વીર્ય પુષ્ટ થતાં અંગમાં શક્તિ પ્રસાર થાય છે. તે સંગ્રહણી, અતિસાર, વાતપ્રકોપ, અજીર્ણ, આધાશીશી, ફેફરું, ગાંડપણ અને નામદાઈ દૂર કરી શરીરને કંચન જેવું બનાવે છે.

☼ शिं रत्न जीલમ: નીલમને શનિગ્રહનું પ્રતિનિધિરત્ન માનવામાં આવે છે. સંસ્કૃતમાં ગ્રહરત્ન ઇન્દ્રનીલમણિ, હિન્દીમાં નીલમ, ફારસીમાં નીલાબિલ યાકૃત અને અંગ્રેજીમાં સેફાયર ટુરગ્યૂજ કહે છે. એને નીલ, મહાનીલ, શિન રત્ન, નીલોપાન, શોરી રત્ન, ઇન્દ્રનીલ, તૃણશાહી આદિ નામોથી ઓળખવામાં આવે છે. નીલમ ઑસ્ટ્રેલિયા, જિબાગ્વે, ન્યૂ સાઉથવેલ્સ, શ્રીલંકા, કાબુલ, મુલતાન, જાવા અને કવીસ લેન્ડમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ભારતમાં હિમાલય, શ્રીલંકા, આબુ, સાલેમ, બ્રહ્મપુત્રા અને જમ્મુ-કાશ્મીરમાં પણ નીલમ પ્રાપ્ત થાય છે. વિશ્વમાં સર્વથી શ્રેષ્ઠ નીલમ કાશ્મીરમાં થાય છે. આ મણિ નીલકમળ સમાન, ઇન્દ્રધનુષ્યની વચ્ચેના નીલા રંગ જેવું હોય છે. નીલમના રંગ તેને પોતાને અનુરૂપ જ હોય છે. હા, એ વાત અલગ છે, ક્યાંક ઘેરો નીલો, ક્યાંક આછો નીલ હોય છે. એની એક બીજી જાતિ છે જેને ખૂની નીલમ કહે છે, તે લાલ અને નીલવર્ણ હોય છે.

ાં પરીક્ષા: ચીકણો, ચમકદાર, સાફ, મોરનાં પીંછાં જેવા રંગવાળો નીલમ ઉત્તમ હોય છે. દૂધની અંદર સાચો નીલમ રાખવાથી દૂધ નીલવર્ણનું થઈ જાય છે. આ નીલમ એક ચમત્કારી મૂલ્યવાન રત્ન છે. આપ ચમત્કારી રત્નથી ચોંકી ઊઠ્યાને, પણ ખરેખર હકીકત છે. નવરત્નોમાં નીલમ જ એક એવું રત્ન છે જેને ધારણ કરવાથી ૨૪ ક્લાકમાં જ એનો પ્રભાવ દૃષ્ટિગોચર થાય છે અને આ જ કારણે એ ચમત્કારી રત્ન કહેવાય છે. નીલમને ધારણ કરવું મોટું જોખમ હોય છે. ખતરનાક મનાતા શનિગ્રહનું આ

પ્રતિનિધિ રત્ન છે. વાસ્તવિકતા એ છે કે, શનિ ગ્રહ બધી રાશિની વ્યક્તિઓને માટે અશુભ નથી હોતો. પરંતુ આ પાપ ગ્રહ છે. જેનાથી સૌ કોઈ ચિંતિત રહે છે. શનિ રત્ન નીલમ જો બરાબર માફક આવી જાય તો પછી પૂછવું જ નહીં, ધનવાન બનાવી દે છે અને જો માફક ન આવે તો બધું જ ઊંધુ કરી નાંખે છે. ખેદાન મેદાન કરી દે છે. જો નીલમ ધારણ કરવાથી ખરાબ સ્વપ્ન આવે અને અનિષ્ટ થાય તો તે નીલમ રાખવું નહીં મારી સલાહ છે કે, તમામ પરિસ્થિતિની ચકાસણી કર્યા પછી જ નીલમ પહેરવું. આ રત્ન પ્રભાવશાળી હોવાથી વિવાદાસ્પદ પણ છે.

સામાન્ય રીતે નીલમ ધારણ કરવાથી જો અનુકૂળ પ્રભાવ પડે તો, ધન, ધાન્ય, સુખ, સંપત્તિ, યશ, માન, આયુષ્ય તથા શક્તિ અને વંશની વૃદ્ધિ કરે છે. નીલમ ધારણ કરવાથી જો નીચે મુજબ પ્રભાવ માલૂમ પડે તો તેને તત્કાળ ઉતારી મુકવો જોઈએ.

- (૧) જો મુખાકૃતિમાં પરિવર્તન પ્રતીત થાય અને નેત્રરોગ થઈ જાય યા કષ્ટ થાય.
- (૨) જો આકસ્મિક દુર્ઘટના, ચોરી, રોગ, શત્રુતા, આદિ અનિષ્ટકર પ્રભાવના લક્ષણ દષ્ટિગોચર થતા હોય.
- (3) જો રાત્રે ઊંઘમાં ખરાબ અને ભયાનક સ્વપ્નાં દેખાતા હોય:

સામાન્ય રીતે નીલમ મેષ, વૃષભ, મિથુન, કન્યા, તુલા, વૃશ્ચિક, મકર અને કુંભ રાશિવાળાને શુભત્વ અને કર્ક, સિંહ, ધન અને મીન રાશિવાળાને અશુભ કળ પ્રદાન કરે છે.

નીલમ એકદમ સાફ નથી મળતો, એમાં થોડાક રેશા હોય છે, એ ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે. નીલમને સૂર્ય પ્રકાશમાં રાખવાથી તેમાંથી નીલરંગનાં કિરણો પ્રસ્કૂરિત થતાં પ્રતીત થાય છે. જો પાણી ભરેલા ગ્લાસમાં રાખવામાં આવે તો નીલરંગનાં કિરણો નીકળતાં હોય એવો અનુભવ થાય છે.

(૧) સફેદ ડોરીયા નીલમ આંખમાં ઈજા અને શરીરની પીડા આપે છે. (૨) દૂધક, આનાથી દરિદ્રતા આવે છે. (૩) ચીરાવાળો નીલમ શસ્ત્રાઘાત અને આપધાત કરાવે છે. (૪) બે રંગવાળો નીલમ ક્યારેય પણ ધારણ કરવો નહીં એનાથી પત્નીનું મૃત્યુ થાય છે અને શત્રુનો ભય પેદા કરે છે. (૫) જાળીવાળો નીલમ શરીરમાં રોગ વધારે છે. (૬) ખાડાવાળો નીલમ ફોડા-ફુન્સી (ખસ-ખૂજલી, ચાંદા જેવા દર્દ) અને વિષમાં વધારો કરે છે. (૭) સુન્ન નીલમ પ્રિય બંધુઓનો નાશ કરે છે. (૮) સફેદ, લાલ, કાળો યા મધુ બિંદુયુક્ત નીલમ, દુર્બળતા લાવે છે અને પુત્રસુખ નષ્ટ કરીને ઘરનો ત્યાગ કરાવે છે. આ રીતે નીલમના આઠ પ્રકારના દોષ છે.

શનિની સાડાસાતી અથવા અઢી વર્ષની નાની પનોતી પણ ચિંતાનું ખાસ કારણ છે. ભાઈ એના માટે શું કહેવું, 'સોનાનો સ્પર્શ કરવાથી સોનું પણ માટી થઈ જાય' એવા શબ્દો વાપરીને જ્યોતિષીઓ જે ખીસ્સા ખંખેરવાનો ધંધો કરે છે તેઓ ભયને અનેક ગણો વધારી મૂકે છે અને શનિથી પ્રભાવિત વ્યક્તિ ચિંતાગ્રસ્ત થઈને એક એક દિવસ પસાર કરે છે. આ બાબતમાં થોડી સમજદારી અને સાવધાની જરૂરી છે.

## 🌣 નીલમ કોણે ધારણ કરવું ? :-

ખરેખર કેટલાક વિદ્વાન જ્યોતિષી એવું કહે છે કે, જે વ્યક્તિનો શનિ ખરાબ છે અને ખરાબ ફળ આપી રહ્યો છે જો તેને નીલમ પહેરાવવામાં આવે તો તે શનિને વધુ શક્તિશાળી બનાવશે. આ સ્થિતિમાં શક્તિશાળી થયેલ શનિ વધુ ખરાબ ફળ આપશે. એટલા માટે આ નીલમ વિવાદાસ્પદ રત્ન છે. આમ છતાં સામાન્ય અભિપ્રાય શનિની ખરાબ અવસ્થામાં નીલમ ધારણ કરવાનો છે.

મેષ, વૃષભ, તુલા અને વૃશ્ચિક લગ્ન જાતકને નીલમ પહેરવાથી ફાયદો થાય છે. જન્મ કુંડળીમાં શિન ચોથા, પાંચમા, દસમાં, અગિયારમા સ્થાન પર હોય તો નીલમ ધારણ કરવો શુભ છે. કોઈપણ ગ્રહની મહાદશા હોય અને શિનની અંતર્દશા હોય તો નીલમ પહેરવો લાભપ્રદ થાય છે. શિન સૂર્યની સાથે હોય, સૂર્યની રાશિમાં હોય, યા સૂર્ય એને જોતો હોય તો નીલમ ધારણ કરી શકાય છે. જન્માંગમાં જો શિન વકી, અસ્ત યા દુર્બળ હોય તો નીલમ પહેરી શકાય છે.

શનિ મકર અને કુંભ રાશિઓનો સ્વામી છે. જેથી એ રાશિની વ્યક્તિને શુભ કળ આપે છે. તુલા રાશિમાં શનિ ઉચ્ચનો હોય છે એટલે શ્રેષ્ઠ કળ આપે છે. મેષ રાશિમાં નીચ રાશિનો થતાં અશુભ કળ આપે છે. વૃષભ રાશિ શુભ કળ તથા મિથુન, કર્ક અને કન્યા રાશિમાં અશુભ કળ આપે છે ધન રાશિમાં અશુભ, મીન રાશિમાં અશુભ અને વૃશ્ચિક રાશિમાં સામાન્ય કળ આપે છે.

- (૧) મેષ લગ્ન જાતકને શનિ દસમા અને અગિયારમા સ્થાનનો સ્વામી થાય છે. તે મુખ્ય ફળ લાભ ભવનનું આપશે. બળપ્રાપ્ત શનિ લાભમાં વધારો કરશે. જાતકના આયુષ્યમાં વધારો કરશે. મોટી બહેન અને માતાના આયુ-આરોગ્યમાં વધારો કરશે. પુત્રવધૂ તેમજ પિતાની મોટી બહેન (ફોઈબા)ના આયુ-આરોગ્યમાં વૃદ્ધિ કરશે. પગની ચાલવાની શક્તિમાં વધારો થશે.
- (૨) વૃષભ લગ્ન જાતકને શનિ નવમેશ અને દસમેશ થઈ રાજયોગકારક બને છે. બળવાન શનિ ટાંગામાં બળવૃદ્ધિ કરશે. ધન, માન અને ભાગ્યની વૃદ્ધિ કરશે. પિતાના ધન, આયુ અને આરોગ્યમાં વધારો કરશે. નાના ભાઈની પત્ની અને પત્નીની બહેનોના આયુ-આરોગ્યને વધારશે. સ્નાયુને મજબૂત કરશે.
- (3) મિથુન લગ્નમાં જન્મેલાને શનિ અષ્ટમેશ અને મવમેશ થશે., પરંતુ મુખ્યત્વે ભાગ્ય ભવનનું ફળ આપશે. આયુષ્ય અને ભાગ્યની વૃદ્ધિ કરશે. રાજ્યકૃપાની

વૃદ્ધિ થશે. પિતાના આયુ, આરોગ્ય અને ધનાદિમાં વૃદ્ધિ થશે. પત્નીની નાની બહેન અને નાના ભાઈની પત્નીના આયુ-આરોગ્યમાં વધારો કરશે. ધર્મમાં અધિક રુચિ ઉત્પન્ન થશે.

- (૪) કર્ક લગ્ન જાતકને શનિ સપ્તમેશ અને અષ્ટમેશ થાય છે. જો કુંડળીમાં શનિ પીડિત હોય અને આયુષ્ય ઓછું થવાની સંભાવના હોય તો શનિને બળવાન કરવો આ દિશામાં લાભપ્રદ રહેશે. પરંતુ ધનના ક્ષેત્રમાં શનિ વધુ બળવાન થતાં કોઈ લાભ થશે નહીં. સીના આરોગ્યમાં વૃદ્ધિ થશે.
  - (૫) સિંહ લગ્ન જાતકને શનિ છકા અને સાતમાનો સ્વામી થાય છે. બલાન્વિત શનિ આયુ-આરોગ્ય અને વ્યાપારમાં વૃદ્ધિ કરશે. સ્રીનું સ્વાસ્થ્ય સુધારશે. પરંતુ ધનની બાબતમાં આ ગ્રહ પાસે વધુ આશા રાખવી નકામી છે. કારણ કે એ ષષ્ઠેશ પણ છે. પિતાની મોટી બહેન (ફોઈબા)ને આયુ-આરોગ્યનો લાભ કરાવશે.
  - (६) કન્યા લગ્નની કુંડળીમાં શનિ પાંચમા અને છકા ભાવનો સ્વામી થાય છે. જો શનિ પોતાની દૃષ્ટિ દ્વારા કોઈ ભાવને હાનિ પહેંચાડતો હોય તો એને બળવાન કરવાથી ફાયદો થશે નહીં. અન્યથા આ બળવાન થયેલ શનિ પુત્રના ધનની વૃદ્ધિ કરશે અને જાતકનું આરોગ્ય સુધારશે.
  - (૭) તુલા લંગ્નની કુંડળીમાં શનિ ચોથા અને પાંચમા ભાવનો માલિક બને છે. તે રાજયોગકારક થશે. બળવાન થયેલ શનિ ધન, પદ અને સુખની વૃદ્ધિ કરશે. સંતાનની વૃદ્ધિ કરશે. માતાને ધનની પ્રાપ્તિ થશે. પિતાનું આયુષ્ય વધારશે. નિમ્ન સ્તરના લોકોનો પ્યાર પ્રાપ્ત થશે. કાર્યક્ષેત્રમાં સુખ મળશે. પત્નીની મોટી બહેનને આયુ-આરોગ્યનો લાભ પ્રાપ્ત કરાવશે.
  - (૮) વૃશ્ચિક લગ્નમાં જન્મેલ વ્યક્તિને ત્રીજા અને ચોથા સ્થાનનો સ્વામી થાય છે. શનિને બળવાન કરવાથી જમીન જાગીરના ક્ષેત્રમાં વધારો થાય. એવી સંભાવના ખરી, પરંતુ ધનમાં વિશેષ વૃદ્ધિની આશા રાખવી નહીં. નીચલા વર્ગના લોકોનો સંપર્ક વધશે. મિત્રોથી ધન અને સુખ મળશે. નાના ભાઈ-બહેનના ધન અને સુખમાં વધારો થશે.
  - (૯) ધન લગ્નના જાતકને શનિ બીજા અને ત્રીજા ભાવનો સ્વામી થાય છે. શનિના મૂળ ત્રિકોણની રાશિ તૃતીય ભાવમાં પડતી હોવાથી શનિ બળવાન થવાથી વધુ ધન પ્રાપ્તિની આશા રાખવી નકામી છે. મિત્રોનો સહયોગ અને ધન પ્રાપ્ત થશે. નાની બહેનને આયુ-આરોગ્યનો લાભ થશે. સ્રીના નાનાભાઈની પત્નીનું આરોગ્ય સુધરશે.

- (૧૦) મકર લગ્નમાં જન્મેલ વ્યક્તિને શનિ લગ્નેશ અને દિતીયેશ બને છે. બળવાન થયેલ શનિ આયુ-આરોગ્ય, ધન, વિદ્યામાં વૃદ્ધિ કરશે. પગના રોગનું શમન થશે. વાણીમાં સુધારો આવશે. પિતાના મોટા ભાઈની પત્નીને આયુ-આરોગ્ય અને ધનનો લાભ થશે. માતાની મોટી બહેન (માસી)ને આયુ-આરોગ્યમાં સુધારો લાવશે.
- (૧૧) કુંભ લગ્ન વાળા જાતકને શનિ લગ્નેશ અને દ્વાદશેશ થાય છે. પરંતુ મુખ્ય ફળ લગ્નનું આપશે. બળવાન થયેલ શનિ નેત્રરોગનું શમન કરશે, સ્નાયુને બળ આપશે. ટાંગા અને પગમાં બળ આવશે. પુત્રના આયુષ્ય તથા ભાગ્યની વૃદ્ધિ કરશે. જાતકના ધનની વૃદ્ધિ થશે.
- (૧૨) મીન લગ્નવાળાને શનિ આગિયારમા અને બારમા સ્થાનનો સ્વામી થાય છે. બળવાન થયેલ શનિ સ્નાયુ અને ટાંગાને બળ આપશે. નેત્રરોગ શાંત કરશે. મોટી બહેનને ધન વૃદ્ધિ કરશે. જાતકને લાભ કરશે. મોટા ભાઈ બહેનનો વ્યય ઓછો કરશે.

## 🜣 નીલમ કેવી રીતે ધારણ કરવું ? :

ભારતીય જ્યોતિષની માન્યતા અનુસાર મકર યા કુંભ રાશિનો ચંદ્રમા હોય યા લગ્ન હોય યા તો પછી શ્રવણ, ઘનિષ્ટા, શતભિષા, પૂર્વભાદ્રપદા, ચિત્રા, સ્વાતી, વિશાખા નક્ષત્ર હોય ત્યારે નીલમની વીંટી તૈયાર કરાવવી. શનિવારનો દિવસ હોય યા શનિ પોતાની ઉચ્ચ રાશિ તુલામાં હોય ત્યારે નીલમ રત્ન ધારણ કરવું.

નીલમ સોમવારે રાત્રે ર વાગે, સવારે ૯ વાગે, મંગળવારે સવારે ૬ વાગ્યાથી બપોરે એક વાગ્યા સુધી, બુધવારે સવારે ૧૧ વાગે, સાંજે ૬ વાગે અને સવારે ૪ વાગે ગુરુવારે સવારે ૭ વાગે, બપોરે ૨ વાગે તથા રાત્રે ૯ વાગે, શુક્રવારે સવારે ૧૧ વાગે, સાંજે ૪ વાગે, શનિવારે સવારે ૫ વાગે, બપોરે ૧૨ વાગે ધારણ કરવું જોઈએ. જો અપરિહાર્ય પરિસ્થિતિ હોય તો ઉપર્યુક્ત દિનોમાં નિર્ધારિત સમયમાં નીલમ પહેરવું, પરંતુ ઉત્તમ એ છે કે, શનિવારે આ રત્ન ધારણ કરવું.

નીલમ ઓછામાં ઓછું ચાર રતીનું પંચધાતુ, સોનું, ચાંદી, સીસું, તાંબુ યા લોહની વીંટીમાં જડાવી વિધિવત પ્રાણપ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરવું અને શનિવારે 'ॐ प्रां प्रीं प्रौं सः शनये नमः' એ મંત્રના ૨૩ હજાર જપ કરી મધ્યમા આંગળીમાં ધારણ કરવું.

જો નીલમ ધારણ કરવામાં આર્થિક મુશ્કેલી હોય તો ઉપરત્ન લાજાવર્ત અથવા કાળો અકીક ધારણ કરી શકાય છે. એક વાત ધ્યાનમાં રાખવી કે, નીલમ યા તેનું ઉપરત્ન બરાબર ચકાસણી કરીને જ ધારણ કરવું. ➡ ઔષધોપચાર: નીલમ કેવડાના જળમાં ઘૂંટીને ૧૯ દિવસ મલાઈ સાથે સેવન કરવાથી નેત્રરોગ, ઝાંખ વળવી, મગજની ગરમી, જ્વર, અજીર્જા તથા ગાંડપણ દૂર થાય છે. વિષમ જ્વર ઉપદંશ, ખાંસી, હીચકી અને મુખથી લોહી પડવું, કૅન્સર, રક્ત વિકાર, સાંધાનાં દર્દમાં નીલમની ભસ્મ રોગ નિવારક છે.

₹ 216 2cm ગોમેદ: આ રાહુ રત્નનાં અનેક નામ છે. સ્વર, ભાનૂ, પીત રત્ન, રાહુ રત્ન, ગોમેદ, ગોમેદક, તાપીમિશ, પિંગ સ્ફટિક વગેરે હિન્દી અને સંસ્કૃતમાં ગોમેદક, અંગ્રેજીમાં ઝિરકાન, ફારસીમાં મેદક કહેવાય છે. ચીન, બર્મા, થાઇલૅન્ડ, ન્યૂઝીલૅન્ડ, ઇન્ડોચીન તેમજ ભારતમાં ગયા, સિંધુ, સરસ્વતી અને મહાનદીના કિનારે આ રત્ન મળે છે. ગોમૂત્રના રંગનું ગોમેદ સર્વશ્રેષ્ઠ છે. પીળા અને ઝાંખા પીળા રંગના ગોમેદ ઉત્તમ શ્રેણીના ગણાય છે. કાળા રંગના સારા હોતા નથી. પરંતુ કેતુની મહાદશામાં બહુ ઉપયોગી છે. ઘુવડ અને બાજપક્ષીની આંખ જેવા ગોમેદ ઉત્તમ મનાય છે. સારો ગોમેદ સ્વચ્છ, સુંદર ઘાટનો, ચમકદાર, સુંદર છાયાવાળો ચીકણો હોય છે.

➡ ગોમેદના દોષ: (૧) લાલ રંગવાળો શરીર પર ચકમા અને અંગભંગ કરે છે.
 (૨) અબરખી - આ ધનનાશ અને ડાકિની આદિની પીડા કરે છે. (૩) લૂખો - આ માન પ્રતિષ્ઠા નષ્ટ કરે છે. (૪) ખાડાવાળો - આ પશુઓનો નાશ કરે છે. (૫) ફાટવાળો - (ચીરાયુક્ત) - આ લોહીની ખરાબી લાવે છે. (૬) ધબ્બાવાળો (ડાઘયુક્ત) - આ ઘર - ગામનો ત્યાગ કરાવે છે. (૭) બે રંગવાળો - આ પિતાને દુઃખદાયક છે. (૮) કાળા બિંદુવાળો - આ પત્ની માટે દુઃખકારક છે. (૯) લાલ બિંદુયુક્ત - આ સંતાન માટે દુઃખકર્તા છે. (૧૦) સફેદ બિંદુવાળો - આ શરીરમાં ભય ઉત્પન્ન કરે છે. (૧૧) જાળીવાળો - આ રોગ પેદા કરે છે. (૧૨) સુન્ન અને ઝાંખો - આ બુઢિ અને કાર્યોને સુસ્ત કરે છે. (૧૩) બહુદોષી - આ સીના સુખને નષ્ટ કરનારો છે. આમ ગોમેદના ૧૩ દોષ હોય છે.

સૂર્યની સાથે રાહુ અને રાહુની સાથે ચંદ્ર મંગળની યુતિ હોય તો દોષી ગોમેદક શુભ કળ આપે છે.

☆ ગોમેદ કોણે ધારણ કરવું ?: જે વ્યક્તિના ક્રમમાં અડચણ આવતી હોય, જે ભૂતપ્રેત બાધાનો સામનો કરી રહ્યો હોય, જેની પાસે ધન સંચય થતો નથી, પત્ની સાથે અણબનાવ હોય, મનમાં ખોટી ચિંતા સતાવતી હોય તેમણે ગોમેદ પહેરવો જોઈએ. જે વ્યક્તિઓની રાશિ અથવા લગ્ન વૃષભ, મિથુન, કન્યા, તુલા યા કુંભ હોય તેમણે ગોમેદ પહેરવો જોઈએ. રાહુ રાજનીતિકારક ગ્રહ છે. એટલા માટે આ ક્ષેત્રમાં રહેવાવાળા લોકોએ ગોમેદ ધારણ કરવાથી સફળતા મળે છે. જન્મકુંડળીમાં રાહુ પ્રથમ, ચોથા, સાતમા અને નવમા ભાવમાં હોય યા પાંચમા, નવમા ભાવમાં હોય તો ગોમેદ પહેરીને પરિક્ષણ કરી લેવું જોઈએ. અગર ગોમેદ પહેરવાથી કોઈ અશુભ ઘટનાં બને

તો તે ઉતારી મૂકવો જોઈએ. અગર કુંડળીમાં રાહુ બીજા યા અગિયારમા સ્થાન પર હોય તો ગોમેદ પહેરવાથી ધન લાભ થાય છે.

રાહુ અને કેતુનું ફળ જ્યોતિષ શાસ્ત્રમાં ક્રમશઃ શનિ અને મંગળની માફક કહેવામાં આવ્યું છે. એટલે શનિ સાથે રાહુ પણ પીડિત હોય અને શનિને બળવાન કરો. અભીષ્ટ હોય તો રાહુને પણ બળવાન કરવો જોઈએ. અન્યથા નહીં.

જો લગ્નાથિપતિ શનિ પર મંગળ અને કેતુની દૃષ્ટિ પડતી હોય અને ફળ સ્વરૂપ શનિ સ્નાયુ રોગની પીડા કરી રહ્યો હોય તો આ પરિસ્થિતિમાં રાહુને બળવાન કરવા ગોમેદ ધારણ કરી શકાય છે. કારણ કે, શનિ અને રાહુ બંને સ્નાયુ ઉપર પ્રભુત્વ ધરાવે છે.

જેમકે કોઈ વ્યક્તિનું વૃષભ લગ્ન હોય અને શુક્ર તથા ચંદ્ર બીજા ભાવમાં, સૂર્ય, કેતુ ચોથા અને રાહુ દશમા ભાવમાં હોય તો આવી સ્થિતિમાં રાહુની દષ્ટિ લગ્નેશ ચંદ્રમા અને સૂર્ય સર્વ સ્વાસ્થ્ય દ્યોતક અંગો પર હોવાના કારણે રાહુ જાતકને વાયુ દર્દ, સંધિવાત આદિ આપશે. એટલે ગોમેદ ધારણ કરી રાહુને બળવાન કરી રોગમાં વધારો કરવો ઉચિત હશે નહિ.

રાહુ ગ્રહને પોતાની કોઈ રાશિ નથી હોતી. એટલે ૧૨ રાશિઓ વાળા રાહુની મહાદશા અને અંતરદશામાં ગોમેદ ધારણ કરી શકે છે. રાહુની દશા ચાલતી હોય તો વ્યક્તિ કામ વગર રખડતો હોય છે. તેનું કામ થતું નથી. ઘરના કુંટુંબીજનો તેનાથી નારાજ રહે છે.

રૂં ગોમેદ કેવી રીતે ધારણ કરવું ? : સ્વાતી અને શતભિષા નક્ષત્રમાં રાહુ આવે ત્યારે ગોમેદ રત્ન વીંટીમાં જડાવી ધારણ કરવું જોઈએ. આમ કરવાથી લાભ થશે.

સોના, ચાંદી, તાંબુ, અથવા અષ્ટ ધાતુની વીંટીમાં ૬ રતીથી ઓછું નહીં એવું ગોમેદ જડાવી, પ્રાણપ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી 'ॐ भ्रां भ्रीं भ्रौं सः राहवे नमः' એ મંત્રના ૧૮ હજાર જપ કરી શનિવારે સાંજના સમયે મધ્યમા આંગળીમાં ધારણ કરવું. ગોમેદની સાથે માણેક, મોતી, પ્રવાલ અને પીળો પુખરાજ પહેરવાં જોઈએ નહીં.

ગોમેદ ધારણ કરવાથી પેટની પીડા અને પથરીનો રોગ દૂર થાય છે.

એષધોપચાર: ગોમેદક ભસ્મ અથવા પિષ્ટીનું સેવન કરવાથી અન્ત, ધન, સંપત્તિમાં વૃદ્ધિ થાય છે. કૃમિ, વાયુગોળો, દુર્ગન્ધ, હરસમસા, કફ, જવર, ગરમી, તાળવાની તકલીફ, બરોળ જેવા રોગો દૂર થાય છે. બુદ્ધિ, બળ, વીર્ય, કાંતિમાં વધારો થાય છે.

## 🌣 કેતુરત્ન (લસણિયો) કોણે ધારણ કરવો ? :

કેતુ રત્નને સંસ્કૃત વિદુરાજ, વૈદુર્ય, બિડાલાક્ષ, વાયજ, અગ્રરોહ, રાષ્ટ્રક, મેષ, ખરાંકુર, બાલસૂર્ય કહેવાય છે. હિન્દીમાં લહસુનિયા, ફારસીમાં વૈડૂર્ય, અંગ્રેજીમાં કેટ્સ આઈસ્ટોન કહે છે. બિલાડીની આંખો જેવા તેજસ્વી હોવાથી બિડાલાક્ષ, સંસ્કૃતમાં અને અંગ્રેજીમાં કેટ્સ આઈસ્ટોન કહેવાય છે. આ કેતુ ગ્રહનું પ્રતિનિધિ કેતુ રત્ન છે.

આ રત્ન શ્રીલંકા, બ્રાઝિલ, ઉત્તર અમેરિકા તેમજ ભારતમાં હિમાલય, વિધ્યાયળ, કટક, ત્રિકૂટ, શ્રીપુર, મહાનદી વગેરે સ્થળોએ મળે છે. પરંતુ સૌથી સારો લસણિયો શ્રીલંકામાં થાય છે. તે બિલાડીની આંખો જેવો હોય તેમાંથી સફેદ રેખા નીકળતી હોય છે. કનક ખેતનો લસણિયો શ્યામ, પીળો, કાળો અને સફેદ હોય છે. એમાં બે-ત્રણ રેખાઓ પડતી હોય છે. તે પણ શ્રેષ્ઠ છે.

★ પરીક્ષા: ચીક્યો, ચમકદાર, સારા ઘાટનો તથા યજ્ઞોપવીત સૂત્રના જેવી ત્રણ રેખાઓથી ઉક્ત આ સૂત્રમણિ (લસણિયું રત્ન) શુદ્ધ હોય છે. એને ધારણ કરવાથી પુત્ર સંપત્તિ અને ઘરમાં આનંદ રહે છે. નષ્ટ થયેલ લક્ષ્મી પાછી આવે છે. દુઃખ દરિદ્રતા અને વ્યાધિ દૂર થાય છે. ભૂત પ્રેત બાધા અને રોગ નષ્ટ થાય છે. એ શત્રુ પર વિજય અપાવી શૂરવીર બનાવે છે અને શસોથી બચાવ કરે છે.

આ રત્નના ૧૨ દોષ હોય છે. (૧) ધાંબાવાળો - આ શત્રુ ભય કરે છે. (૨) ખાડાવાળો-ઉદરરોગપ્રદ છે. (૩) અંદર દોરાવાળો - આ નેત્ર વિકાર કરે છે. (૪) ચીરાવાળો - આ શસ્ત્રધાત કરાવે છે. (૫) શુન્ન અંગવાળો - આ શરીરને દુઃખ પહોંચાડે છે. (૬) અબરખી - આ પુત્ર અને કુલનો નાશ કરે છે. (૭) જાળાવાળો - આ કારાવાસ આપે છે. (૮) રક્ત દોષી - આ ગૃહકલેશ કરાવે છે. (૯) રક્ત બિંદુવાળો - આ પુત્રને દુઃખ આપે છે. (૧૦) મધુબિંદુ - આ સીને દુઃખ આપે છે. (૧૧) શ્વેત બિંદુવાળો - આ ભાઈઓને કષ્ટ પહોંચાડે છે. (૧૨) કાળાબિંદુવાળો - આ પ્રાણ કષ્ટ આપે છે.

જો કેતુ ગ્રહની સાથે ચંદ્ર, સૂર્ય, મંગળ યા ગુરુ હોય તો દોષી લસણિયો પણ શુભકળ આપે છે.

યુદ્ધ સમયે આ રત્નની માળા પહેરીને શત્રુ પર આક્રમણ કરી શકાય છે. વિભીષણને રાવણે જે સમયે દરબારમાંથી કાઢી મૂક્યો ત્યારે લસણિયાની માળા તેના ગળામાં હતી, જેને મેઘનાથ ઉતારી લેવા માંગતો હતો.

મૂલ્યોમાં હીરા અને પન્નાની માફક આની પણ કોઈ બરાબરી નથી. મળી જાય તો વીસ રૂપિયે કૅરેટ પણ મળી જાય. જો ત્રણ રેખાવાળો હોય તો ત્રણ લાખ રૂપિયે કેરેટના ભાવે પણ મળે છે.

☆ કેતુરત્ન (લસણિયો) કોણે ધારણ કરવો ? : યોટ અને દુર્ઘટનાનો ભય હોય યા હાથ પર આવેલ કામ બગડી જાય અથવા રુકાવટ ઊભી થાય તો આપ તે અવશ્ય ધારણ કરી શકો છો. કુંડળીમાં કેતુની સ્થિતિ કેન્દ્ર ત્રિકોણમાં હોય તો આપ લસિણિયો પહેરી શકો છો. જન્મ કુંડળીમાં કેતુ બીજા, ચોથા, પાંચમા, નવમા યા દસમા ભાવમાં સ્થિત હોય તો આપ લસિણયો પહેરી શકો છો. કેતુ જો મંગળ, ગુરુ યા શુક્રની સાથે હોય તો આ રત્ન અવશ્ય પહેરવું. કેતુ સૂર્યની સાથે હોય અગર સૂર્યથી દિષ્ટિ હોય તો એ ધારણ કરવું વધુ ફાયદાકારક છે. કેતુની મહાદશા અને અંતરદશામાં એ પહેરવાથી લાભ થાય છે. કેતુ જો શુભ અને સૌમ્ય ગ્રહોની સાથે બેઠો હોય તો લસિણિયો ધારણ કરવાથી લાભ થાય છે. આ રત્ન પિતા-પુત્રમાં વિવાદ સર્જે છે. તેમને અલગ કરે છે. પરંતુ રાજનેતાઓને મંત્રીપદ આપે છે.

કેતુ મંગળની માફક કામ કરે છે. જો મંગળને બળવાન બનાવવામાં આવે તો કેતુને પણ બળવાન કરવો જોઈએ. માની લો કે, મંગળ લગ્નેશ તથા ચંદ્ર લગ્નનો સ્વામી થઈને શનિ તથા રાહુની દૃષ્ટિમાં છે અને મંગળને બળવાન કરવો એટલા માટે અભીષ્ટ છે કે, આપણે ઇચ્છીએ છીએ કે, જાતકની લશ્કરમાં સૈનિક તરીકે નિમણૂક થઈ શકે. તો આવી સ્થિતિમાં મંગળની સાથે કેતુને પણ બળવાન બનાવી શકાય છે. અને એટલા માટે લસણિયું રત્ન પહેરાવી શકાય છે. પરંતુ સામાન્ય રીતે રાહુ અને કેતુની દૃષ્ટિમાં પાપત્વ હોવાને લીધે એની દૃષ્ટિ અનિષ્ટ કરે છે. આવી સ્થિતિમાં એના રત્નો ધારણ કરવાં ઉચિત નથી.

# 🌣 કેતુ રત્ન (લસણિયું) કેવી રીતે ધારણ કરવું :

મીન, મેષ, સિંહ અને ધનરાશિ પર અશ્વિન, મધા અને મૂળ નક્ષત્રમાં બુધવારે અને શુક્રવારે સાયંકાળે સૂર્યાસ્ત બાદ ચાર ઘડીના અંતરે આ રત્ન ધારણ, કરવાથી શ્રેષ્ઠ ફળ આપે છે. એનો વૃશ્ચિક રાશિ પર પણ પૂર્ણ પ્રભાવ પડે છે. ઉપર્યુક્ત રાશિઓ અને નક્ષત્રોવાળા આ રત્ન ધારણ કરે તો સર્વ આપત્તિ દૂર થઈ ધન-ધાન્ય અને સંપત્તિવાન થાય છે. પરિવારમાં એકતા લાવે છે. મુકદ્દમામાં જીત થાય છે.

શનિવાર યા ગુરુવારના દિવસે લસણિયું નંગ ખરીદ કરી ચાંદીની વીંટીંમાં જડાવવું પ્રાણપ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી 'ॐ स्नां स्नीं सः केतवे नमः ।' એ મંત્રના . ૧૭ હજાર જપ કરી અડધી રાતના સમયે મધ્યમા યા કનિષ્ઠા આંગળીમાં પહેરવું જોઈએ.

☼ ઔષધોપચાર : લસણિયા રત્નની ભસ્મ નીચે લખેલ અનુપાનમાં લેવાથી નીચે જણાવેલ રોગો દૂર થાય છે. ગરમી અને સોજામાં દૂધ સાથે, કમ તાકાત અને નામર્દીમાં મલાઈ સાથે, પિત્તદોષમાં મધ અને પીપર સાથે, ઝાડામાં લોહી જતું હોય તો બીલીના મુરબ્બા સાથે, નેત્ર, બવાસીર, મધુમેહ જેવા રોગ દૂર થાય છે. આની ભસ્મ મોટા મોટા ઘાને પણ સારા કરી દે છે. સ્મરણ શક્તિ વધારે છે. સંધિવાતના દર્દમાં ફાયદો કરે છે.

## नवग्रह यंत्रसाधना

જાતકની જન્મકુંડળી સ્વયં એક યંત્ર છે. એ કુંડળીના બાર ભવનોમાં નવગ્રહોનું સ્થાપન થાય છે. એમાં કેન્દ્ર અને ત્રિકોણના બે સ્થાનો પરના પરસ્પર સંબંધો વિશેષ મહત્વના છે. કેન્દ્ર કરતાં ત્રિકોણનું મહત્વ વધુ છે. કેન્દ્ર અને ત્રિકોણને મહત્વ આપતાં શ્રી પરાશરજીએ જણાવ્યું છે કે,-

## ''सर्वे त्रिकोण ने तारा ग्रहाः शुभ फलप्रदाः''

ત્રિકોણમાં લગ્ન (પ્રથમ સ્થાન) પણ સમાવિષ્ટ છે. એને અધિક શુભ માનીને જ યંત્ર ગણનામાં એને આધાર માનવામાં આવ્યો છે. સંપૂર્ણ રાશિચક્રમાં ત્રણ ત્રણ રાશિઓના ચાર ત્રિકોણ હોય છે - પ્રથમ ૧, ૫, ૯ સ્થાનનો, બીજો ૨, ૬, ૧૦ સ્થાનનો, ત્રીજો ૩, ૭, ૧૧ સ્થાનનો, ચોથો ૪, ૮, ૧૨ સ્થાનનો. આમાં મેષ, સિંહ, ધન તથા કર્ક, વૃશ્ચિક, મીન આ છ રાશિઓનો એક સમુહ છે અને બાકીની રાશિઓનો બીજો સમૂહ છે. આ સંપૂર્ણ ભ્રચક બે સમૂહોમાં વિભક્ત છે. ૧૨ રાશિના ૧૨ લગ્નોમાં ઉક્ત ચાર ત્રિકોણોનું વર્ગીકરણ કરવાથી એક ભાગ સૂર્ય, ગુરુ, મંગળ અને ચંદ્ર, ગુરુ, મંગળનો તથા બીજો ભાગ શુક્ર, શનિ, બુધનો થાય છે. સૂર્ય અને ચંદ્ર એક એક રાશિના સ્વામી હોવાથી ગુરુ-મંગળનો સંબંધ પોતાના બે ત્રિકોણો સાથે રાખે છે અને આ પણ એક કારણ છે કે, સૂર્ય, ચંદ્ર, ગુરુ, મંગળ પરસ્પર મિત્ર છે. બીજો ભાગ છે તેમાં શુક્ર, શનિ, બુધ પરસ્પર મિત્ર છે. એ રીતે દેવી અને આસુરી બે સમૂહ છે અને એનાથી આના શત્રુ-મિત્રાદિ સંબંધ નિશ્ચિત થાય છે.

આમાં ૧, ૫, ૯, સ્થાનનો ત્રિકોણ ધનાત્મક અને ૪, ૮, ૧૨ સ્થાનનો ત્રિકોણ ઋણાત્મક છે. આ રીતે ૩, ૭, ૧૧નો ધનાત્મક અને ૨, ૬, ૧૦ સ્થાનનો ત્રિકોણ ઋણાત્મક છે. વૈજ્ઞાનિક સિદ્ધાંત મુજબ ધનાત્મક અને ૠણાત્મક શક્તિઓના સંયોગથી વિદ્યુત શક્તિનું ઉત્પાદન થાય છે.

૧ + ૫ + ૯ = ૧૫ અને ૪ + ૮ + ૧૨ = ૨૪ બંનેનો એકાંક યોગ છે. ૬ સમ સંખ્યક છે. આ તરફ ૩ + ૭ + ૧૧ = ૨૧ અને ૨ + ૬ + ૧૦ = ૧૮ બંનેનો એકાંક ૩ અને ૯ વિષય સંખ્યક છે. આ રીતે ૩, ૬, ૯ના એકાંકની પ્રધાનતા ક્રમશઃ ત્રિરાવૃત્તિ બોધક છે. ૩ (મિથુન) અને ૬ (કન્યા) રાશિઓનો સ્વામી બુધ અને ૯ (ધન) રાશિનો સ્વામી ગુરુ અર્થાત્ બુધ (પંડિત)ના અધિષ્ઠાતા દેવ ગણપતિનો ગુરુ સાથે સંયોગ અર્થાત્ ગુરુ ગણપતિ બંને યંત્ર સાધનાના મુખ્ય અધિષ્ઠાતા છે. ગણપતિ સ્મરણપૂર્વક ગુરુ નિર્દિષ્ટ પથ પર જ યંત્ર સાધના કરવી જોઈએ. આ અતિ મહત્ત્વની વાત છે. જન્મ કુંડળીમાં લગ્ન યા ત્રિકોણનો પ્રથમાંક (પ્રથમ સ્થાન) વર્તમાનકાળનો દ્યોતક છે. પંચમ ભાવ (ત્રેકોણનો બીજો અંક) ભવિષ્યકાળનો દ્યોતક છે. ત્રણે અંકોને પ્રથમ, દ્વિતિય, તૃતીય પંક્તિમાં સ્થાન આપતાં આ રીતે સૂર્ય યંત્ર ૧ + ૫ + ૯ = ૧૫ની સંખ્યાવાળું બન્યું છે.

सूर्यनारायशना यंत्र संબंधमां लण्युं छे डे, - 'रसेन्दु - नागा नग - बाण -रामा युग्माङ्क - वेदा ।'

અર્થાત્ રસ જે છ પ્રકારના છે તેથી પ્રથમ છ લખવામાં આવે છે. 'अंकानां वामको गितः' મુજબ અંકોને ડાબા અર્થાત્ એકાઈથી લખવામાં આવે છે. અંકને સદૈવ એકાઈથી લખવાનું સર્વ વિદિત છે. ઇન્દુ અર્થાત્ ચંદ્રમાં જે એક છે. એટલે 'દુ પછી ૧' લખવું જોઈએ. નાગાનો અર્થ 'અષ્ટનાગ છે, એટલે ત્યાર પછી ૮ લખવામાં આવશે. આ રીતે પ્રથમ ૬, પછી ૧ અને ત્યારબાદ ૮ લખવું જોઈએ, જેનો યોગ ૧૫ થશે.

હવે 'नग - बाण - रामा'નો અર્થ છે કે, મધ્યના કોષ્ટકમાં ક્રમથી 'નग' અર્થાત્ 'રત્ન' જે સાત ગ્રહો સાથે સંબંધિત છે, એટલે ૭ લખવામાં આવશે. સાત ગ્રહોથી અતિરિક્ત 'રાહુ', 'કેતુ' છાયાગ્રહ છે તેમના ૨ત્ન 'ગોમેદ' તથા 'લસણિયું' ૨ત્ન ઔષધિ પ્રયોગમાં લેવામાં આવતું નથી. મુખ્યત્વે સાત ગ્રહોનો પ્રભાવ નિરંતર પડતો રહે છે. સાત (૭) પછી બાણ છે. બાણનો એર્થ 'पंच-बाण' એવો હોવાથી ૫ (પાંચ) લખવું જોઈએ. પછી 'रामા' નો અર્થ અત્યંત સ્પષ્ટ છે. પરશુરામ, રામ અને બળરામ આ ત્રણ જ 'रामावतार' છે. એટલે છકા કોષ્ટકમાં ૩ (ત્રણ) લખવા જોઈએ.

'युग्मांक' = युग्म + अंक - યુગ્મનો અર્થ જોડકું એર્થાત્ ૨ (બે), એટલા માટે સાતમા કોષ્ટકમાં ૨ લખવામાં આવે છે. અંક મૂળ તો નવ (૯) છે અટલે આઠમા કોઠામાં ૯ (નવ) લખવામાં આવે છે. 'वेदा' અર્થાત્ વેદ ચાર છે. એટલે અંતિમ નવમા કોઠામાં ૪ (ચાર) લખવામાં આવે છે. 'अंकानां वामको गतिः' જ શુદ્ધ છે, વિપરીત અને અન્ય દિશાથી લેખન 'षद् - कर्म'માં કરવામાં આવે છે.

આમાં પ્રથમ પક્તિમાં સૂર્યના ઉચ્ચત્વને પ્રધાનતા આપવામાં આવી છે. એક ભયક ભ્રમણ અર્થાત્ ૧૨ રાશિના ભ્રમણ બાદ ૧૫ + ૧૨ = ૨૭નું દેવગુરુ (બૃહસ્પતિ - ગુરુ)નું બને છે. તેમાં પણ ૫ + ૯ + (૧૨ + ૧) ૧૩નો ક્રમ આદિ મધ્ય અંતમાં લેવામાં આવ્યો છે. તે પણ ૧-૫-૯ના ત્રિકોણને જ સ્પષ્ટ કરે છે. આ રીતે ૨ + ૬ + ૧૦ના ત્રિકોણનો યોગ ૧૮નો ચંદ્ર યંત્ર, ચંદ્રની ઉચ્ચ રાશિને પ્રાધાન્ય આપીને બન્યું છે. ૧૮ + ૧૨ = ૩૦નું યંત્ર શુક્રનું બન્યું છે જે આસુરી ગુરુનું છે. અહીં ૬ + ૧૦ + (૧૨ + ૨)૧૪ના ત્રિકોણને જ ૨૧નું ભૌમ (મંગળ) યંત્ર અને ૨૧ + ૧૨ = ૩૩નું શનિ યંત્ર ૭ + ૧૧ + (૧૨ + ૩)૧૫ આ ત્રિકોણમાં

મહત્ત્વના છે. આ બંને ગ્રહો ક્રૂર અને પાપ ગ્રહો છે. એટલે આ હઠી ત્રિકોણાત્મક યોગ છે. ચોથો ત્રિકોણ ૪ + ૮ + ૧૨ = ૨૪નું બુધ યંત્ર છે. જોકે પ્રથમ ત્રિકોણ (૧, ૫, ૯)નો આ ઋણાત્મક ત્રિકોણ છે એટલે સૂર્યના મિત્ર અને સાત્રિધ્ય પ્રાપ્ત કરનાર બુધને આનું સ્થાન આપ્યું છે, ઉક્ત ૮ + ૧૨ + (૧૨ + ૪) ૧૫ ત્રિકોણના મહત્ત્વને પ્રગટ કરતા રહી ૨૪ + ૧૨ + ૩૬નું યંત્ર બુધના મિત્ર રાહુનું બનાવવામાં આવ્યું છે.

રાહુ અને કેતુ બંને જ છાયાગૃહ એકબીજાના પૂરક છે અને એક જ સર્પના મુખ અને પુચ્છ છે. એટલે સૂર્ય યંત્રના વિલોમને જ આમાં સ્થાન આપી ૯ + (૧૨ + ૧) + (૫ + ૧૨)નું યંત્ર ૩૯નું બનાવવામાં આવ્યું છે.

બીજી દેષ્ટિએ જોઈએ તો ક્રમશઃ સૂર્ય, ચંદ્ર, મંગળ, બુધ, ગુરુ, શુક્ર, શિન, રાહુ, કેતુ આદિ નવગ્રહોના યંત્રમાં ૧, ૨, ૩, ૪, ૫, ૬, ૭, ૮, ૯ની સંખ્યાને જ પ્રથમ પંક્તિમાં સ્થાન આપીને સર્વ ત્રિકોણોનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે.

દરેક કુંડળીમાં જેવી રીતે ૪ ત્રિકોણ બંને છે તેવી જ રીતે જ ૩ કેન્દ્ર બને છે. ૧-૪-૭-૧૦, ૨-૫-૮-૧૧, ૩-૬-૯-૧૨નો પરંતુ આ ચતુષ્કોણ (સ્કવેર એસ્પેક્ટ) પરસ્પર શત્રુતાનું પ્રતીક છે. જેવી રીતે ૧-૪-૭-૧૦માં ક્રમશઃ મંગળ, ચંદ્ર, શુક્ર, શિનિનો સમાવેશ છે; એટલે કેન્દ્ર સ્થિતિનું મહત્ત્વ ઓછું છે. બધાથી મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થિતિ ત્રિકોણેશ જો કેન્દ્રેશથી સંબંધ કરે તો શુભ થાય છે. પરંતુ ત્રિકોણેશ પરસ્પર સંબંધ કરે તો અતીવ ઉત્કૃષ્ટ રાજયોગ થાય છે. રાજયોગ વગર કુંડળી નિષ્પ્રાણ યાને બળહીન થાય છે. આધાર શંક્તિને માટે પણ Δ ત્રિકોણ યંત્રને મુખ્ય માનવામાં આવે છે.

પ્રત્યેક ગ્રહ યંત્રમાં ૩ની સંખ્યાનું ક્રમશઃ અંતર છે. ૧૫ (સૂર્ય), ૧૮(ચંદ્ર), ૨૧ (મંગળ), ૨૪ (બુધ), ૨૭ (ગુરુ), ૩૦ (શુક્ર), ૩૩ (શિન), ૩૬ (રાહુ), ૩૯ (કેતુ) ઉક્ત ત્રણ સંખ્યાંક અંતર ત્રણ પ્રકારના ક્રમને પરિલક્ષિત કરે છે. બધા યંત્રોનો એકાંક લાવવામાં આવે તો મુખ્ય ૩ રાશિઓ (૩, ૬, ૯) આવશે. ઉક્ત ત્રણ અંકાવર્તન સૃજન, પાલન, સંહારના દેવ બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, શિવની શક્તિના દ્યોતક છે, અથવા ત્રિકાળ સિદ્ધતા કિંવા ત્રિગુણાત્મક શક્તિના પ્રધાન સ્રોત છે. સર્વથી મુખ્ય વાત તો ગ્રહોની પરસ્પર ત્રિકોણ સ્થિતિ જ શુભત્વ અને મિત્રતાની દ્યોતક હોવાથી શ્રેષ્ઠત્વનું પ્રતિપાદન કરે છે, એટલે જે કુંડળીમાં ત્રિકોણ સંબંધ તૂટી ગયા હોય તેવા લોકો નીચે દર્શાવેલ ગ્રહ યંત્ર સાધનાથી શુભત્વદાયક પરિસ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

| सूर्य यंत्र (१५) |   |   |  |
|------------------|---|---|--|
| (8)              | 9 | 2 |  |
| 9                | ¥ | 3 |  |
| 5                | g | 8 |  |

સૂર્યયંત્રને પ્રાત:કાળમાં 'રવિવાર' યા 'કૃત્તિકા' યા 'ઉત્તરા ફાલ્યુની' યા 'ઉત્તરાષાઢા' નક્ષત્રમાં, અષ્ટગંધથી ભોજપત્ર પર અનાર (દાડમ)ની કલમ વડે લખીને પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી તાંબા યા સોનાના તાવીજમાં ધારણ કરવું. આ માટે રવિપુષ્યામૃત યોગ પણ શ્રેષ્ઠ છે. પૂજન માટેનું યંત્ર તાંબા યા સોનાના પતરા પર બનાવવું.

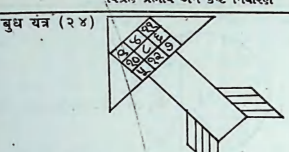
चंद्र यंत्र (१८)



યંદ્ર યંત્રને 'સોમવાર' યા 'રોહિણી' યા 'હસ્ત' યા 'શ્રવણ' નક્ષત્રના દિવસે અષ્ટગંધથી ભોજપત્ર પર દાડમની કલમ વડે લખીને પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી ચાંદીના તાવીજમાં ધારણ કરવું. પૂજન માટેનું યંત્ર ચાંદીના પતરા પર બનાવવું

| 7 | मंगल<br>/ | यंत्र | (5 | 9) |
|---|-----------|-------|----|----|
| / | 6         | ३     | 20 |    |
|   | 9         | 9     | y  |    |
|   | ४         | 99    | E  |    |

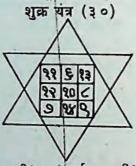
મંગળ યંત્રને 'મંગળવાર' યા 'મૃગશીર્ષ' યા 'ચિત્રા' યા 'ધનિષ્ઠા' નક્ષત્રના દિવસે ભોજપત્ર પર અષ્ટગંધથી દાડમની કલમ વડે લખીને પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી તાંબાના તાવીજમાં ધારણ કરવું. પૂજન માટેનું યંત્ર તાંબાના પતરા પર બનાવવું.



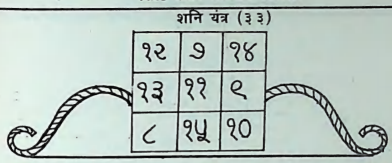
બુધ યંત્રને 'બુધવાર' યા 'ઓશ્લેષા' યા 'જયેષ્ઠા' યા 'રેવતી' નક્ષત્રના દિવસે અષ્ટગંધથી ભોજપત્ર પર દાડમની કલમથી લખીને પ્રાણપ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી સોનાના તાવીજમાં ધારણ કરવું. પૂજન માટેનું યંત્ર શક્ય હોય તો સોનાના અને નહીં તો કાંસાના પતરા ઉપર બનાવવું.

|    |     | •  | (0) |  |
|----|-----|----|-----|--|
| 90 |     | Å  | १२  |  |
| 2  | 3 0 | 3  | 9   |  |
| 5  | 9   | ž. | <   |  |

ગુરુ (બૃહસ્પતિ) યંત્રને 'ગુરુવાર' યા 'વિશાખા' યા 'પૂર્વાભાદ્રપદા' નક્ષત્રના દિવસે અષ્ટગંધથી ભોજપત્ર પર દાડમની કલમથી લખીને પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી સોનાના તાવીજમાં ધારણ કરવું. પૂજન માટેનું યંત્ર સોનાના પતરા ઉપર બનાવવું.



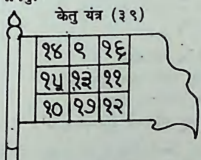
શુક્રયંત્ર 'શુક્રવાર' યા 'ભરણી' યા 'પૂર્વાફાલ્ગુની' યા 'પૂર્વાષાઢા' નક્ષત્રના દિવસે ભોજપત્ર પર અષ્ટગંધ વડે દાડમની કલમથી લખી ચાંદી યા સોનાના તાવીજમાં પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી ધારણ કરવું. પૂજન માટે ચાંદી યા સોનાના પતરા પર યંત્ર બનાવવું.



શનિયંત્ર 'શનિવાર' યા 'પુષ્ય' યા 'અનુરાધા' યા 'ઉત્તરાભાદ્રપદા' નક્ષત્રના દિને અષ્ટગંધ વડે ભોજપત્ર પર દાડમની કલમથી લખીને પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી લોખંડના તાવીજમાં ધારણ કરવું. પૂજન માટેનું યંત્ર પણ લોખંડના પતરા પર બનાવવું.

|     | रा | हु यत्र | (३६) |  |
|-----|----|---------|------|--|
| × . | १३ | 1       | रत   |  |
|     | 28 | 35      | 80   |  |
|     | 9  | १६      | 99   |  |

રાહુ યંત્ર 'બુધવાર' યા 'આદ્રી' યા 'સ્વાતિ' યા 'શતભિષા' નક્ષત્રના દિને અષ્ટગંધ વડે ભોજપત્ર પર દાડમની કલમથી લખીને પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરીને લોખંડના તાવીજમાં ધારણ કરવું, પૂજનનું યંત્ર લોહ નિર્મિત હોય તે જરૂરી છે. અથવા અભ્રક ઉપર બનાવવું.



કેતુ યંત્ર 'ગુરુવાર' યા 'અશ્વિની' યા 'મઘા' યા મૂળ નક્ષત્રમાં અષ્ટગંધ વડે દાડમની કલમથી ભોજપત્ર ઉપર લખીને પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરીને લોહ તાવીજમાં ધારણ કરવું. પૂજન માટેનું યંત્ર લોહ નિર્મિત હોય તે વધું ઉચિત છે.

#### नवग्रह वीसा यंत्र

| 90 | 2  | 6 |
|----|----|---|
| 8  | 9  | 8 |
| Ę  | 99 | 3 |

નવગ્રહ વીસાયંત્ર ભોજપત્ર પર 'રવિવાર' કે, 'પુષ્યામૃત' યોગમાં અષ્ટગંધ વડે દાડમની કલમથી આલેખવું. પ્રાપ્ત-પ્રતિષ્ઠા અને પૂજન કરી અંગ ઉપર ધારણ કરવું અથવા તાંબાનું બનાવડાવી પૂજામાં સ્થાપિત કરી નિત્ય પૂજન કરવું. નવગ્રહ મંત્ર, નવગ્રહ કવચ-સ્તોત્ર આદિનો પાઠ કરવાથી ગ્રહોના પ્રભાવથી થતી મુશ્કેલી દૂર થશે.

#### (१) नवग्रह कवच यंत्र

| 3 | 2 | 6 | ų | 8   | 9  | 9 | Ę | . 0 |
|---|---|---|---|-----|----|---|---|-----|
| 4 | 8 | 9 | 9 | Ę   | O  | m | 2 | 6   |
| 9 | Ę | 9 | m | . ~ | ۷  | ų | 8 | 3   |
| 6 | m | २ | 9 | 4   | 8  | 9 | 9 | Ę   |
| 9 | ď | 8 | 9 | 9 . | ĸ  | 6 | 3 | 2   |
| 9 | 9 | W | 6 | n   | 2  | 9 | 4 | 8   |
| 2 | c | a | 8 | . 9 | بر | Ę | 0 | 9   |
| 8 | 9 | ų | Ę | 9   | 9  | 2 | 6 | 3   |
| Ę | 0 | 9 | 2 | 6.  | nv | 8 | 9 | ٧   |

ब्रह्मामुरारी खिपुरान्तकारी, भानु शशि भूमि सुतो बुधश्च । गुरुश्च शुक्र शनि राहु केतवः कुर्वन्तु सर्वे मम सुप्रभातम् ॥

આ નવગ્રહ - કવચ - યંત્રને તાંબાના પેતરા ઉપર કોતરાવી પૂજન કરી પોતાની પાસે કાયમ રાખવાથી અથવા પૂજા સ્થાન પર રાખવાથી દુઃખ દારિદ્રચનો નાશ થાય છે. વિવિધ શુભ કળોની પ્રાપ્તિ થાય છે. સંકટ નિવારણ થાય છે અને ધન પ્રાપ્તિમાં સહાયક નીવડે છે. યંત્રની નીચે લખેલ મંત્રનું રોજ સવારે પઠન કરવું જરૂરી છે.

## (२) नवग्रह दोष जिवारण यंत्र

| बु. | शु. | चं. |
|-----|-----|-----|
| गु. | ₹.  | कु. |
| रा. | श.  | के. |

अहः सुते सव्यं तव नयनमर्कात्मकतया त्रियामां वामं ते सृजित रजनीनायकतृया । तृतीया ते दृष्टिर्दरदिलत हेमाबुरुचिः समाधते संध्यां दिवस निशयोरन्तरचरीम् ॥

ગ્રહબાધા યા દોષ નિવારણ માટે આ યંત્ર સુવર્ણપત્ર પર અંકિત કરાવી ધારણ કરવું અથવા પૂજનમાં રાખવું. યંત્ર નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૧૦૦૦ વાર જપ ૯ દિવસ સુધી કરવા જેથી સમસ્ત ગ્રહદોષનું નિવારણ થાય છે. આ યંત્રને મંત્રના અત્યંત પ્રભાવી પરિણામો પ્રાપ્ત થાય છે.

\* \* \*

## બારે રાશિના યંત્રો

યંત્ર એક આકૃતિ વિજ્ઞાન છે. જેમાં કેટલીક વિશિષ્ટ આકૃતિઓ રેખાઓ દ્વારા અંકિત કરી, તેમાં ચોક્કસ પ્રકારના બીજાલરો અથવા અંકો મૂકીને તેની રચના થાય છે. આવા યંત્રોને શાસ્ત્રોક્ત વિધિ-વિધાન તથા મંત્રોથી સિદ્ધ કરવામાં આવે છે. આવાં યંત્રો આજે પણ આશ્ચર્યજનક પરિણામોં લાવતાં જોવા મળે છે. આ વિષે સિદ્ધહસ્ત પ્રયોગ અને આલંબન જરૂરી છે. દરેક વ્યક્તિની, જન્મ રાશિ મુજબ તેમના અલગ અલગ ઇષ્ટદેવતા હોય છે. તેમ જ દરેક રાશિના અલગ અલગ યંત્રો અને ઇષ્ટદેવતાના મંત્રો હોય છે. તેમ જ દરેક રાશિના સવિરિષ્ટ નાશક અને સર્વ વિદ્મહર્તા મંત્રો પણ હોય છે. પ્રત્યેક માનવી બીજું કંઈ જ ન કરે તો પણ જો પોતાની રાશિના દેવ ક્યા છે તે જાણે અને પછી તે પોતાની રાશિનું યંત્ર વિધિ પૂર્વક તૈયાર કરાવી પોતાના અંગ ઉપર ધારણ કરે અથવા પોતાની ઑફિસ કે ધંધાના સ્થાને નિત્ય જોઈ શકાય તેવી રીતે લગાવે, તો તેમનો ભાગ્યોદય અવશ્ય જલદી થાય છે. સર્વ કાળમાં સરળતા થાય છે. જીવનમાં ઉપરાઉપરી મુશ્કેલી અને ઝંઝાવાતો આવે અને મૂંઝવણ વધી જાય ત્યારે પોતાની રાશિની સામે દર્શાવેલ 'સર્વારિષ્ટ નાશક' મંત્રની રોજ ૭ થી ૧૦ માળા શ્રદ્ધા - ભક્તિ પૂર્વક કરવાથી મુશ્કેલીઓનું સદ્ય નિવારણ થશે.

અહીં નીચે આપેલ રાશિ યંત્રો તાંબા, ચાંદી કે, સોનાની વીંટી, સિક્કા કે, પતરાં ઉપર કોતરાવી અથવા ભોજપત્ર પર શુભ મુહૂર્તમાં અષ્ટગંધથી લખી કાચમાં મઢીને નિત્યદર્શન માટે ઑફિસમાં રાખવાથી અથવા ધારણ કરવાથી તે વ્યક્તિની શારીરિક, માનસિક, સામાજિક અને આર્થિક ઉન્નતિ થાય છે અને ભાગ્યવર્ધક લાભ થાય છે.

દરેક યંત્ર નિર્માણ પછી તેના પર રાશિ દેવના મંત્રના ઓછામાં ઓછા ૧૦ હજાર વખત જપ કરવાથી તેમાં જે તે દેવની શક્તિ પ્રવેશતાં યંત્ર સિદ્ધિ અને ફળદાયક બનશે. યંત્ર નિર્માણનો વિધિ જાણકાર પાસેથી જાણી લેવો અથવા વિદ્ધાન બ્રાહ્મણ પાસે યંત્ર સિદ્ધ કરાવવું.

#### ૧. મેષ રાશિ : (અ. લ. ઈ.)

| 6 | 3  | 90  |
|---|----|-----|
| 4 | 9  | ' 4 |
| 8 | 99 | Ę   |

મેષ રાશિના મંત્રદેવતા લક્ષ્મી નારાયણ છે. શુભાંક-૨૧. રાશિનો મંત્ર : ॐ हीं श्रीं लक्ष्मीनारायणाच्यां नमः। રાશિનો સર્વીરિષ્ટ નાશક મંત્ર : ॐ ऍ क्लीं सौः। ♦ ૨. વૃષભ રાશિ : (બ. વ. ઉ.)

| . 99 | ٠ ٤ | 93 |
|------|-----|----|
| 92   | 90  | ч  |
| 9    | 98  | 4  |

વૃષભ રાશિના દેવતા ગોપાલ કૃષ્ણ છે. શુભાંક-૩૦. રાશિનો મંત્ર : ॐ गोपालाय उत्तरव्यजाय नमः । સર્વારિષ્ટ નાશક મંત્ર : ॐ एँ क्लीं श्रीं ।

(ત્રીસો યંત્ર)

♦ ૩. મિથુન રાશિ : (ક. છ. ઘ..)

| 4  | 8  | 99 |
|----|----|----|
| 90 | 6  | Ę  |
| u  | 92 | 9  |

भिथुनराशिना देवता ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ છે. शुलां -२४ राशिनो मंत्र : ॐ क्लीं कृष्णाय नमः सर्वारिष्ट नाशक मंत्र : ॐ क्लीं ऐं सौः

(ચોવીસો યંત્ર)

♦ ૪. કર્ક રાશિ (ડ. હ. )

| 9 | ર  | ٤ |
|---|----|---|
| 6 | ξ. | 8 |
| ŋ | 90 | ų |

45 शिना देवता सूर्यनारायण देव छे. शुलांक - १८ शि मंत्र : ॐ हिरण्यगर्भाय अव्यक्तलपिणे नमः । सर्वारिष्ट नाशक मंत्र : ॐ ऐ क्लीं श्री ।

♦ ૫. સિંહ રાશિ (મ. ટ.)

| 6 | 9 | Ę |
|---|---|---|
| ŋ | 4 | 9 |
| 8 | 4 | ર |

सिंહ રાશિના દેવતા ભંગવાન શ્રી વિષ્ણુ છે. શુભાંક -૧૫ રાશિ મંત્ર : ॐ क्लीं ब्रह्मणे जगदाधाराय नमः। સર્વારિષ્ટ નાશક મંત્ર : ॐ ह्रीं श्री सौः।

(પંદરિયો યંત્ર)

♦ (६) કન્યા રાશિ (૫. ઠ. શ.)

| 4  | 8  | 99             |
|----|----|----------------|
| 90 | 6  | <b>\\ \\ .</b> |
| ų  | 92 | 9              |

કન્યા રાશિના દેવતા ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ છે. શુભાંક -૨૪ રાશિ મંત્ર : ॐ नमः पीं पीताम्बराय नमः । સર્વારિષ્ટ નાંશક મંત્ર : ॐ श्रीं ऐं सौ: ।

(ચોવિસો યંત્ર)

### ♦ (૭) તુલા રાશિ (૨. त. )

| 99 | E  | 93 |
|----|----|----|
| 92 | 90 | 6  |
| 9  | 98 | 8  |

तुक्षा राशिना देवता भगवान श्रीराभयंद्र छे. शुभां - 30 राशि भंत्र : ॐ तत्व निरंजनाय तारक रामाय नम: । स्विरिष्ट नाश अंत्र: ॐ हीं क्लीं श्रीं।

(ત્રીસો યંત્ર)

## ♦ (८) વૃશ્ચિક રાશિ (ન. ય.)

| 6 | 3  | 90 |
|---|----|----|
| ٤ | 9  | ંય |
| 8 | 99 | 4  |

वृश्चिक राशिना देवता ભગવાન નૃસિંહજી છે. શુભાંક - ૨૧ રાશિનો મંત્ર : ॐ नारायणाय सुरसिंहाय नमः। सर्वारिष्ट नाशक मंत्र : ॐ ऐ क्लीं सौ:

(એકવીસો યંત્રં)

#### ♦ (૯) ધન રાશિ (ભ. ધ. ફ. ઢ.)

| 90  | 4  | 92 |
|-----|----|----|
| 99  | 4  | 9  |
| . & | 93 | 6  |

ધન રાશિના દેવતા ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ (વરાહ વિષ્ણુ સ્વરૂપ) છે. શુભાંક - ૨૭

राशि भंत्र : ॐ देवकृष्णाय उर्घ्वदंताय नमः । सर्वारिश्ट नाशक भंत्र : ॐ हीँ क्लीं सौः ।

(સત્તાવીશો યંત્ર).

## ♦ (૧૦) મંકર રાશિ (ખ. જ.)

| 92 | 9  | 98  |
|----|----|-----|
| 93 | 99 | . e |
| 6  | 94 | 90  |

भકर राशिना देवता ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ છે. शुભાંક -33 राशिनो मंત્ર : ॐ श्री वत्सलाय नमः । સર્વારિષ્ટ નાશક મંત્ર : ॐ ऐं क्लीं हीं सौः ।

(તેત્રીસો યંત્ર)

## ♦ (૧૧) કુંભ રાશિ (ગ. સ. શ. )

| 93 | 6   | 94 |
|----|-----|----|
| 98 | 8.5 | 10 |
| 4  | 94  | 99 |

કુંભ રાશિના દેવતા ભગવાન વામન છે. શુભાંક - ૩૬ રાશિ મંત્ર : ॐ श्री उपेन्द्राय अच्युताय नमः । સર્વારિષ્ટ નાશક મંત્ર : ॐ हीं क्लीं सौ: ।

(છત્રીસો યંત્ર)

## ♦ (૧૨) મીન રાશિ (દ. ચ. ઝ. થ.)

| 98 | 4  | 95   |
|----|----|------|
| 94 | 93 | 99   |
| 90 | 99 | . 45 |

भीन राशिना देवता ભગવાન વિષ્ણુ છે. शुભાંક - ૩૯ રાશિ મંત્ર : ॐ ऐं क्लीं उद्धृताय उद्धारिणे नमः । સર્વારિષ્ટ નાશક મંત્ર : ॐ ह्रीं क्लीं सौ:

#### (ઓગણચાલીસો યંત્ર)

તમારી રાશિ અનુસાર જે શુભાંક બતાવેલ હોય તે અંક મુજબ ઘરનો, સ્કુટરનો, મોટર-વાહન કે અન્ય વસ્તુઓનો નંબર આવતો હોય તો પ્રમાણે ખરીદી કે રજીસ્ટ્રેશન માટે ખાસ આગ્રહ રાખવો લાભદાઈ બને છે:

\* \* \*

# સૂર્ચ શાંતિ (વિશિષ્ટ પ્રયોગો)

(કોઈ ગૃહ ઉચ્ચનો થઈને અથવા નીચનો થઈને અથવા અકારક અને બળવાન ગ્રહથી ગ્રસિત થઈને હાનિ કરે છે. આવી પરિસ્થિતિમાં સર્વ પ્રથમ એ જ્ઞાન હોવું જોઈએ કે, ગ્રહ ક્યા પ્રકારનું નુકસાન અથવા હાનિ પહોંચાડે છે. જો કોઈ ગ્રહ અકારક હોય તો તેને ગ્રહણ ન કરવો પરંતુ તેના બળનો નાશ કરનાર મિત્ર ગ્રહને શાંત કરવો હિતકારક થશે. આ રીતે જો કોઈ ગ્રહ ઉચ્ચનો થઈને હાનિ કરી રહ્યો હોય તો તેના બળને ક્ષીણ કરી દેવાથી લાભ થશે. આ વાતનો બરાબર વિચાર કરીને આગળ પ્રકાશિત પ્રયોગોનો લાભ ઉઠાવવા વિનંતી છે. -લેખક)

## 🜣 सूर्य पीडानां सक्षण :

મસ્તક રોગ, દૃદય રોગ, નેત્ર રોગ, ઉચ્ચ રક્ત-ચાપ (હાઈ બ્લડ પ્રેસર), પિત્તજન્ય રોગ, લૂ લાગવી, મસ્તક-જ્વર, શિર-દર્દ, મસ્તિષ્ક સંબંધી વિકૃતિઓ.

#### ☆ ઉપચાર :-

- (૧) ઘઉં, ગોળ, ઘી, લાલ વસ્ત, લાલ દ્રાક્ષ, સોનું, તાંબું, વાછરડાં સહિત ગાય, માણેક, રત્ન, લાલ ચંદન, લાલ દ્રાક્ષ આદિના દાનથી સૂર્ય બાધા શાંત થાય છે. સૂર્યનું દાન કોઈ જ્ઞાની બ્રાહ્મણને કરવું ઉચિત છે.
- (૨) રવિવારના દિવસે બીલીવૃક્ષનું મૂળ લાલ દોરા સાથે સૂર્યમંત્ર વડે અભિમંત્રિત કરી બાંધવાથી સૂર્ય પીડા શાંત થાય છે.
- (3) 'મેરુ તંત્ર' અનુસાર સૂર્ય દુષ્ટ સ્થાન પર સ્થિત હોય તો તેની શાંતિ માટે અને પ્રસન્નતા માટે કરેણ, બપોરિયા, નાગરમોથા, દેવદારૂ, મનસિલ, કેસર, એલાયચી, પદ્માખ, મહુડાના ફૂલ અને સુગંધી વાળો વેગેરેનું ચૂર્શ બનાવી ભગવાન સૂર્ય નારાયણનું સ્મરણ કરતા કરતા સ્નાન કરવું:
  - (૪) નિત્ય હાથ જોડીને સૂર્ય નારાયણનું આ રીતે ધ્યાન કરવું -

पद्मासनः पद्म करो यि - बाहुः, पद्म - द्युतिः सप्त-तुरंग-वा नः। दिवाकरो लोक-गुरुः किरीट, मयि प्रसादं विद्धातु देव : ॥

- (૫) ગાયત્રી મંત્રના જપ કરવાથી, ગાયત્રી કવચ, હૃદય અને સ્તોત્રનો પાઠ કરવાથી અને આદિત્ય હૃદય સ્તોત્રનો પાઠ કરવાથી પણ સૂર્યનારાયણ કૃપા-પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે.
- (६) સૂર્ય વ્રત રિવવારે કરવામાં આવે છે. આ વ્રત એક સુધી પ્રત્યેક રિવવારે અથવા ૩૦ રિવવાર અથવા ૧૨ રિવવાર સુધી કરવું જોઈએ. વ્રતના દિવસે લાલ વસ્તો ધારણ કરવાં અને લાલ પદાર્થોનું દાન કરવું જોઈએ. શુદ્ધ જળ, લાલ ચંદન, લાલ પુષ્પ, અક્ષત અને દૂર્વાથી સૂર્યને અર્ધ્ય આપવો. સૂર્ય યંત્રનું પૂજન અને ઉપાસના કરવી. સૂર્ય યંત્ર ધારણ કરવું અને "ॐ घृणि सूर्याय नमः" એ મંત્રના યથાશક્તિ જપ કરવાથી સૂર્ય ગ્રહની અનુકૂળતા અને પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થશે.
- (૭) શિવતત્ત્વ રત્નાકરના મતે રવિવારે ગોખરુ લાવી ગુલાબી દોરામાં બાંધી ધારણ કરવાથી સૂર્ય બાધા શમન થશે.



## ચંદ્ર - શાંતિ - વિશિષ્ટ પ્રયોગો

☆ ચંદ્ર પીડાનાં લક્ષણ : હિસ્ટીરિયા, શરદી-ઉધરસ, દમ, અતિસાર નેત્રરોગ, પાગલપન, બ્રોકાઈટીસ, ગર્ભાશય અને પ્રજનન અંગોના રોગ, ચેપી રોગ.

#### 🕸 ઉપચાર :-

- (૧) વાંસના પાત્રમાં ભરેલા ચોખા, કપૂર, મોતી, ચાંદી, શ્વેતવસ્ત, શંખ, દહીં, મિશ્રી (સાકર), શ્વેત પુષ્પ, શ્વેતચંદન, શેરડી, શ્વેત ગાયનું ઘી, વાછરડા સહિતની ગાય વગેરેનું દાન કરવાથી ચંદ્ર -બાધાની શાંતિ થાય છે.
- (૨) 'મેરું તંત્ર' અનુસાર ચંદ્રની પ્રસન્નતા અર્થે પંચગવ્ય, ચાંદી, મોતી, શંખ, શીપ, અને કુમુદ પાણીમાં નાંખીને સ્નાન કરવાથી ચંદ્ર બાધાની શાંતિ થાય છે.
- (3) ચંદ્રની શાંતિ અર્થે ક્ષીરણી (खिरनी) ની જડને સોમવારે ચંદ્ર મંત્રથી અભિમંત્રિત કરી સફેદ ઊનના દોરામાં ધારણ કરવાથી ચંદ્રકૃત પીડાનું શમન થાય છે.
  - (૪) નિત્ય હાથ જોડી ચંદ્રમાનું ધ્યાન આ રીતે કરવું -

श्वेताम्बरः श्वेत-विभूषणश्च, श्वेत-द्युतिर्दण्ड-धरो द्विबाहुः । चन्द्रोऽमृतात्मा वरदः किरीटी, मिय प्रसाद विदधातु देवः ।

- (૫) ચંદ્ર વ્રત સોમવારે કરવામાં આવે છે. આ વ્રત ૫૪ સોમવાર યા ૧૦ સોમવાર સુધી કરવું જોઈએ. વ્રતના દિવસે સફેદ વસો ધારણ કરવાં જોઈએ. સફેદ પદાર્થીનું દાન કરવું જોઈએ. ચંદ્રમાના યંત્રનું પૂજન કરવું તેમજ યંત્ર ધારણ કરવું અને 'ॐ सॉ सोमाय नमः ।' એ મંત્રનો યથાશક્તિ જપ કરવાથી ચંદ્રમાના અરિષ્ટ-દોષ શાંત થાય છે. માનસિક કષ્ટ દૂર થાય છે. વ્યાપારમાં વૃદ્ધિ થાય છે.
- (ફ) સોમવાર અને પૂનમના દિવસે મોતીના દાગીના ધારણ કરવા મોતી ન મળે તો શીપના દાગીના પહેરવા અને શિવ - શક્તિની પૂજા કરવી. આમ કરવાથી ચંદ્રના દોષ દૂર થાય છે.
- ં (૭) શિવતત્ત્વ રત્નાકરના મતે જીરુ સોમવારે લાવી ધોળા ઊનમાં બાંધી ધારણ કરવાથી ચંદ્ર પીડાનું નિવારણ થાય છે.

# મંગળ – શાંતિ – વિશિષ્ટ પ્રયોગો

મંગળ પીડાનાં લક્ષણ : સર્વ પ્રકારના તાવ (તીવ્ર જ્વર), ઘા, સોજા સંબંધી કરિયાદ, શીતૃળ છાલા, ખસ-ખૂજલી, ભગંદર, કંઠમાળ, હરસ-મસા, રક્તવિકાર, ગ્રંથિરોગ, ગર્ભપાત, ધનનો અભાવ, દેવું જમીન સંબંધી પ્રશ્નો - વગેરે.

#### ‡ ઉપચાર :-

- (૧) ઘઉં, ગોળ, મસૂરની દાળ, કેસર, કસ્તુરી, લાલ ચંદન, લાલ વસ્ન, લાલ પુષ્પ, પ્રવાલ, સોનું તાંબું, સોપારી, લાલ બળદ ઇત્યાદિનું દાન કરવાથી મંગળની બાધા શાંત થાય છે. મંગળનું દાન કોઈ ક્ષત્રિયને આપવું ઉચિત છે.
- (૨) મંગળવારના દિવસે નાગ-જિહ્યા (અનંતમૂળ)ની જડ લાલ દોરામાં લપેટી મંગળ મંત્રથી અભિમંત્રિત કરી ધારણ કરવાથી મંગળ-પીડા શાંત થાય છે.
- (3) 'મેરુતત્ર' અનુસાર સૂઠ, લાલ ચંદન, માલ કાંગણી, બોરસલીના ફૂલ અને સિંગરફ (હિંગળોક) વગેરે પાણીમાં નાંખી સ્નાન કરવાથી મંગળની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે, અને પીડા શાંત થાય છે.
  - (४) नित्य હाथ श्रोडीने भंगणदेवतानुं आ रीते ध्यान ४२वुं -रक्ताम्बरोक्त-वपुः किरीटी, चतुर्भुजो मेष - गतो गदाभृत । धरा - सूतो शक्ति - धृतश्च शूली सदायमूष्मद्वरद प्रसन्नः ॥
- (૫) મંગળ વ્રત મંગળવારે કરવામાં આવે છે. આ વ્રત ઓછામાં ઓછા ૪૫ યા ૨૧ મંગળવાર સુધી કરવું જોઈએ. વ્રતના દિવસે લાલ વસ્તો ધારણ કરવાં. લાલ પદાર્થોનું દાન કરવું. મંગળ યંત્રની પૂજા કરવી અને યંત્ર ધારણ કરવું અને " ૐ મં भौमाय नमः।" એ મંત્રનો યથા શક્તિ જપ કરવાથી ૠણ (દેવાં)માંથી મુક્તિ મળે છે. ધન પ્રાપ્તિ થાય છે. સ્થાવર મિલ્કત અને જમીનને લગતા પ્રશ્નોનો ઉકેલ આવે છે. મંગળના અરિષ્ટ - દોષનું નિવારણ થાય છે.
- (६) મંગળવારે રાત્રે દસ વાગ્યાથી સવાર સુધી 'સુંદર કાંડ' ના અધ્યાયનો પાઠ પૂર્ણ કરવો અને પ્રસાદમાં બુદીના લાડું વહેંચવાથી મંગળની પીડા દૂર થાય છે. આ અતિસરળ ઉપાય છે.
- (૭) શિવ તત્ત્વ રત્નાકર મુજબ ભોંપાથરી મંગળવારે લાવી લાલ દોરામાં બાંધી ધારણ કરવાથી મંગળની પીડા શાંત થાય છે.

# બુધ – શાંતિ – વિશિષ્ટ પ્રચોગો

☼ બુધ પીડાનાં લક્ષણ : કાનના રોગ, બહેરાપશું, પક્ષાઘાત (લકવો), પેટના ચાંદા (અલ્સ૨), સ્મરણ શક્તિ ઓછી થવી, અનિદ્રા, મૂર્છાવસ્થા, ફેફસાંની પીડા, હૃદય રોગ, હિસ્ટીરિયા, ગાંડપણ, માનસિક વિકૃતિ વગેરે.

### 🜣 ઉપાચાર :

- (૧) મગ, ખાંડ, લીલું વસ્ત્ર, પન્નારત્ન, સોનું ફળ, કપૂર, નારંગી, લીલા વટાણા અને ઘીનું દાન કરવાથી બુધ જનિત પીડા શાંત થાય છે. બુધનું દાન કોઈ આહીર કન્યાને કરવું ઉચિત છે.
- (૨) બુધવારને દિવસે 'વૃદ્ધ દારૂ' (વરધારા)ની જડ ને લીલા રંગના દોરામાં લપેટી તેને બુધ મંત્રથી અભિમંત્રિત કરી અંગ પર ધારણ કરવાથી બુધ -બાધા શાંત થાય છે.
- (3) 'મેરુતંત્ર' અનુસાર હરડે, બહેડા, ગોમય, અક્ષત, ગોરોચન, સુવર્ણ, આમળા અને મધ પાણીમાં મેળવીને બુધની પ્રસન્નતા માટે સ્નાન કરવું.
  - (४) नित्य हाथ श्रोडीने जुध देवतानुं आ रीते ध्यान ४२वं -पीताम्बरः पीत-वपुः किरीटी, चतुर्भुजो दण्डधरश्च हारी, चर्मासि-धृक् सोम-सुतो गदा-मृत् सिंहाधिकढो वरदो बुधश्च ॥
- (૫) બુધ વ્રત બુધવારે કરવામાં આવે છે. ૪૫, ૨૧ યા ૧૭ બુધવાર સુધી આ વ્રત કરવું જોઈએ. વ્રતના દિવસે લીલા રંગનું વસ્ત્ર ધારણ કરવું જોઈએ. લીલા પદાર્થોનું દાન કરવું જોઈએ. તુલસીના ત્રણ પાન ગંગાજળ સાથે ખાવાં. બુધ યંત્રનું પૂજન કરવું અને યંત્ર ધારણ કરવું જોઈએ અને ॐ बुधाय नमः ।' એ મંત્રનો યથાશક્તિ જપ કરવાથી બુધ ગ્રહના દોષનું નિવારણ થાય છે અને બુધની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે.
- (६) બુધની પરેશાની માલૂમ પડે ત્યારે પિત્તળનાં ગોળ પતરાં બનાવી તેમાં વચ્ચે કાશું પાડી નદીમાં નાંખી દેવાં. ભગવાન શંકરને લીલું વસ્ત ચઢાવી દીવો કરવો. આથી બુધની પીડા શાંત થાય છે.
- (૭) ત્રણ ધારી હાડ-સાંકળી કે, ત્રિધારો થોર ગમે તે શુભ વારે લાવી લીલા દોરામાં બાંધી ધારણ કરવાથી બુધની પીડાનું નિવારણ થાય છે.

# બૃહસ્પતિ (ગુરુ) – શાંતિ – વિશિષ્ટ પ્રયોગો

બૃહસ્પતિ (ગુરુ) પીડાનાં લક્ષણ: યકૃત રોગ, કમળો, અજીર્ણ, દૃદયરોગં, કેક્સાંના રોગ, પેટના ચાંદા (અલ્સર), રક્ત-કૅન્સર, રક્તવાહિની શિરાઓની પીડા, મોતિયા બિંદ, ટાઇફૉઈડ (વિષમ જ્વર), જ્ઞાનતંતુઓની નબળાઈ.

#### ⊅ ઉપચાર :

- (૧) ચણાની દાળ, હળદર, સાકર, પીળું અન્ન, પીળું વસ્ત, પીળાં ફૂલ, પુખરાજ-રત્ન, પુસ્તક, મધ, મીઠું, સોનું છત્ર, જમરૂખ, અશ્વ, આદિનું દાન કરવાથી બૃહસ્પતિ (ગુરૂ)ની પીડા શાંત થાય છે. આ દાન કોઈ કર્મકાંડી બ્રાહ્મણને આપવું.
- (૨) ગુરુની શાંતિ અને પ્રસન્નતા માટે ગુરુવારે કેળાની જડ અથવા ભારંગી પીળા દોરામાં લપેટી ગુરુ મંત્રથી અભિમંત્રિત કરી અંગ ઉપર ધારણ કરવી.
- (3) 'મેરુતંત્ર' અનુસાર મદયન્તીના પાન, મુલૈઠી, સફેદ સરસવ અને માલતીનાં પુષ્પોને પાણીમાં મેળવીને સ્નાન કરવાથી ગુરુની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે.
  - (૪) નિત્ય હાથ જોડીને બૃહસ્પતિનુંધ્યાન આ રીતે કરવું-

पीताम्बरः पीत-वर्ण, कीरीटी चतुर्भुजो देव - गुरुः प्रशान्तः तथाऽक्ष - सत्रं च कर्मण्डलग्च, दण्डग्च विप्रद्वरदोऽस्त मह्यम् ।।

- (૫) ગુરુ-વ્રત ગુરુવારે કરવામાં આવે છે. આ વ્રત ૩ વર્ષ, ૧ વર્ષ અથવા ૧૬ ગુરુવાર સુધી કરવું જોઈએ. વ્રતના દિવસે પીળાં વસ્તો ધારણ કરવાં. પીળા પદાર્થોનું દાન કરવું. કેળાના વૃક્ષનું (કેળનું) પૂજન કરવું. ગુરુના યંત્રની પૂજા કરવી અને યંત્ર ધારણ કરવું. સાથોસાથ ૐ बृहत्पतये नमः । એ મંત્રનો યથાશક્તિ જપ કરવાથી ગુરુના અરિષ્ટ-દોષનું નિવારણ થાય છે. ગુરુની પ્રસન્નતા થતાં યશ, ધન, વિદ્યા અને સન્માનની પ્રાપ્તિ થાય છે.
- (६) શિવ તત્ત્વ રત્નાકર મુજબ લાલ ચણોઠી ગુરુવારે લાવી પીળા દોરામાં બાંધી ધારણ કરવાથી ગુરુની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે.
  - (૭) ગુરુના નક્ષત્રમાં સોનાના માદળિયામાં શુદ્ધ કેસર ધારણ કરવું.
  - (૮) ગળામાં પીળા રંગની માળા ધારણ કરવી.
  - (૯) માથે શિખા (ચોટલી) રાખવી.
  - (૧૦) દર ગુરુવારે ચાર રસ્તે કાગડા કૂતરાને ગાંઠિયા નાંખવા.
- (૧૧) ભગવા રંગનું વસ ધારણ કરવું અથવા ભગવાં કપડાં ધારણ કરેલ સાધુ-સંતના ચરણ સ્પર્શ કરવા.
- (૧૨) ગુરુવારે શરૂકરી બાવન દિવસ સુધી એક આસને નિશ્ચિત્ત સમયે દત્ત બાવનીના બાવન પાઠ કરવા.

# શુક્ર - શાંતિ - વિશિષ્ટ પ્રયોગ

হ શુક્ક પોડાનાં લક્ષણ : રક્તાલ્પતા, ત્વચારોગ, ત્વચા પર છાલા, કાળા-ભૂરા ડાંઘ અજિમા, ડિમ્બાશય રોગ, મધુમેહ (ડાયાબીટીસ), નેત્ર રોગ, મોતિયા બિંદ, શુક્રરોગ (અલ્પ વીર્ય, શુક્રાશુનો અભાવ) વગેરે.

#### 🕸 ઉપચાર :

- (૧) દૂધ, ચોખા, સાકર, દહીં, શ્વેત ચંદન, બીજોરુ, શ્વેત વસ્ર, સુગંધિત વસ્તુઓ, શ્વેત પુષ્પો, શ્વેત ગાય, શ્વેત અશ્વ, હીરો વગેરેનું દાન કરવાથી શુક્રની બાધા શાંત થાય છે. શુક્રનું દાન કોઈ યુવાન સીને આપવું.
- (૨) સિંહ પુચ્છ અથવા સરપંખાની જડ શુક્રવારના દિવસે હલકા પીળા રંગના (ક્રીમ કલર)ના દોરામાં લપેટી શુક્ર મંત્રથી અભિમંત્રિત કરીને અંગ ઉપર ધારણ કરવાથી શુક્ર બાધાનું નિવારણ થાય છે.
- (3) શુક્રની પ્રસન્નતા માટે મૂળ સહિત હરડે, બહેડા અને આમળાં, ઇલાયચી, કેસર અને મનસિલ જળમાં મેળવી સ્નાન કરવાનું 'મેરુતંત્ર' માં કહેવામાં આવ્યું છે.
  - (४) नित्य वंहन भुद्रामां शुक्र देवतानुं ध्यान आ रीते करवुं -श्वताम्बरः श्वेत - वपुः किरीटी चतुर्भुजो दैत्य - गुरुः प्रशान्तः । तथाऽक्ष सूत्रश्च कमण्डलुश्च, दण्डश्च विप्रद्वरदोऽस्तु महचम् ॥
- (૫) શુક્ર વ્રત શુક્રવારે કરવામાં આવે છે. આ વ્રત ૩૧ યા ૨૧ શુક્રવાર સુધી કરવું જોઈએ. સફેદ વસ્ત્ર પહેરવાં જોઈએ. સફેદ પદાર્થોનું દાન કરવું જોઈએ. ખટાશ વાળા પદાર્થોનો આહારમાં ત્યાગ કરવો. શુક્ર યંત્રનું પૂજન કરવું અને યંત્ર ધારણ કરવું, સાથો સાથ 'ૐ શું શુદ્ધાય નમઃ I' આ મંત્રનો યથાશક્તિ જપ કરવાથી શુક્રના દોષનું નિવારણ થાય છે. શક્તિ, સંપત્તિ અને વૈભવની વૃદ્ધિ થાય છે. સંસારનું સુખ અને વિલાસ પ્રાપ્ત થાય છે. પરિવારમાં સુખ શાંતિનો વધારો થાય છે.
  - (ફ) કાર્તવીર્યાર્જુનની ઉપાસના કરવાથી શુક્ર પ્રસન્ન થાય છે.
- (૭) ધોળી ચણોઠી શુક્રવારે સફેદ દોરામાં બાંધી ધારણ કરવાથી શુક્રના દોષનું નિવારણ થાય છે. એવો શિવતત્ત્વ રત્નાકરનો મત છે.

# શનિ શાંતિ – વિશિષ્ટ પ્રયોગો

જ શिं પીડાનાં લક્ષણ : પક્ષાઘાત, ગૅસ્ટ્રિક અલ્સર, દુર્ઘટના, કૅન્સર, ગાંડપણ, હિસ્ટીરિયા. મૂત્રરોગ, દંત રોગ, પાયોરિયા, બહેરાશ, હૃદયપીડા, ઉદર રોગ, અજીર્ણ, સંધિવાત, ગરીબાઈ, અભાવગ્રસ્તતા વગેરે.

#### ☆ ઉપચાર :

- (૧) કાળા અડદ, તેલ, કળથી, લોખંડ, કાળું વસ્ત, ભેંસ, કસ્તૂરી, જોડા, નીલમ આદિનું દાન કરવાથી શનિ - બાધા શાંત થાય છે.
- (२) વિચ્છુ (बिठवानी) ની જડને શનિવારે કાળા દોરામાં લપેટી શનિ મંત્ર વડે અભિમંત્રિત કરી બાંધવાથી શનિકૃત પીડાનું સમન થાય છે.
- (3) 'મેરુ તંત્ર' અનુસાર કાળા તલ, સુરમો, સૂંઠ, નાગરમોથા, અને લોઘને પાણીમાં નાંખીને સ્નાન કરવાથી શનિ - બાધા શાંત થાય છે.
  - (૪) નિત્ય વંદન મુદ્રામાં શનિદેવનું ધ્યાન આ રીતે કરવું -

नीलाम्बरः शूलदारः किरीटी गृध - स्थितस्त्रास करो धनुष्पान् । चतुर्भुजः सूर्य सुतः प्रशान्तः सदाऽस्तु मह्यम् वरदाऽला - गामीत् ॥

- (૫) 'શનિ વ્રત' શનિવારે કરવામાં આવે છે. ૫૧ થી ૧૯ શનિવાર સુધી આ વ્રત કરવું જોઈએ. વ્રતના દિવસે કાળા વસ્ત્રો ધારણ કરવાં જોઈએ. કાળી વસ્તુ દાનમાં આપવી જોઈએ. શરીરે તેલનું માલિશ કરવું જોઈએ. પીપળાના વૃક્ષની પૂજા કરવી જોઈએ. હનુમાનજીનું પૂજન કરવું જોઈએ. શનિ યંત્રનું પૂજન કરવું અને યંત્ર ધારણ કરવું. સાથોસાથ 'ૐ શં શનૈશ્વરાય નમઃ' એ મંત્રના યથાશક્તિ જપ કરવા તેમજ હનુમાન ચાલીસા'ના પાઠ કરવાથી શનિગ્રહના અરિષ્ટ દોષનું.નિવારણ થાય છે. મુશ્કેલી અને પીડાને અંત આવે છે. વ્યાવસાયિક અવરોધ દૂર થાય છે.
- (६) શિવત્ત્વરત્નાકરનું કથન છે કે શનિવારે પૃશ્ચિપણી કાળા દોરામાં લપેટી ધારણ કરવાથી શનિકૃત પીડા શાંત થાય છે.
- (૭) શનિની પનોતીમાં જ્યારે વ્યક્તિ હેરાન થાય, ત્યારે એક ખૂબ જ સિદ્ધિદાયક પ્રયોગ છે. આ પ્રયોગ એક જ શનિવારે કરવાનો હોય છે. કોઇપણ શનિવારે જ સવારે સ્નાન કરી પવિત્ર થઈ, એક-બે વેંત જેટલું કાળું કપડું લેવું તેમાં ચપટી કાળા અડદ, પાંચ મીઠાના ગાંગડા, એક ખીલી, એક લીંબુ અને તેલની નાની શીશી લઈ આ બઘી વસ્તુ કાળા કપડામાં મૂકી તેની પોટલી બનાવવી, ત્યારબાદ અગરબત્તી કરી આ પોટલી જમણા હાથમાં અગરબત્તી સાથે આ મંત્ર બોલી માથાથી પગ સુધી સાત વાર ઉતારવી. મંત્ર આ પ્રમાણે છે-

## ॐ हीं नीलां-जन समाभासं रविपुत्रं यमाग्रजम् । छायामार्तण्ड संभूतं त्वं नमामि शनैश्चरम् ॥

- આ મંત્ર સાત વાર બોલી પોટલી માથાથી પગ સુધી સાત વાર ઉતારવી. ત્યારબાદ હનુમાનજીના મંદિરમાં જઈ હનુમાનજીની મૂર્તિના પગ આગળ પોટલી મૂકી દેવી અથવા નદીમાં પધરાવી દેવી. અથવા પીપળાના ઝાડ નીચે મૂકી આવવી. આ પ્રયોગ કરવાથી અવશ્ય શનિની પનોતીની અસર રહેતી નથી અને પનોતીના વર્ષો દરમિયાન તકલીફ આવતી નથી.
  - (૮) શનિવાર, આમાવાસ્યા આદિ દિવસોએ 'શનિમંદિર'માં જઈ આકડાનાં પાન અને આકડાના ફૂલની માળા મૂર્તિ પર ચઢાવવી. એક-બે ચમચા તેલ ઓછામાં ઓછું ચડાવવું. પછી મૂર્તિની સામે બેસીને શાંત ચિત્તથી નીચે લખેલ મંત્ર, મૂર્તિના ભૂમધ્યમાં યા જમણી આંખ પર ત્રાટક કરતાં પ્રેમભાવપૂર્વક ૧૧ વાર જપવો.

#### મંત્ર :-

## "नीलांजन समाभासं रविपुत्र यमाप्रजम । छायामार्तंड - संभूतं, त्त्वं नमामि शनैश्चरम् ॥"

પછી સૂર્ય ભગવાનને ગાયત્રી મંત્રથી એક વાર અર્ધ્ય આપવો. યા 'ॐ सूर्याय नमः' મંત્રનો યથાશક્તિ જપ કરવો. 'શનિ' સૂર્યપુત્ર છે. આ પ્રકારે પિતાપુત્રની ઉપાસના લાભપ્રદ થાય છે.

(૯) એક ચોરસ ઇંચ લોખંડના ટુકડા પર 'ૐ चैतन्य शनैश्चरम्' આ મંત્ર કોતરાવી લેવો. જો ધનનો અભાવ હોય તો ઓછામાં ઓછો એક કાળો ગોળ પથ્થર લઈ આવી તેમાં 'શનિદેવ'ની ભાવના કરી પૂજા સ્થાનમાં રાખવો. ભગવાન શનિ પ્રતિ ચૈતન્યની ભાવના રાખવી જોઈએ. ઉક્ત પ્રતિમાને કોઈ થાળીમાં રાખી તેનું પૂજન કરવું. ગંધ, હળદર, કંકુ અને ૧૧ અડદના દાણા ચઢાવવા. આકડાનાં ૧૦૮ ફૂલ 'ૐ चैतन्य शनीश्चराय नमः' મંત્રથી અર્પિત કરવાં. આકડાનાં જ સૂકા પાનનું ચૂર્ણ કરી ધૂપ કરવો, દીવો કરી સુખશાંતિ માટે શનિની પ્રાર્થના કરવી. ભોજનમાં અડદના વડાનો નૈવેદ્ય કરવો.

દર શનિવારે ઉપરોક્ત ઉપાસના કરવી, ઉપાસના કાળમાં શનિવારે નહિ પરંતુ ગુરુવારે ઉપવાસ કરવો. આ વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવી. સાડાસાતી પૂરી થયાના અઢી માસ પછી આ ઉપાસના બંધ કરવી, અને પ્રતિમાને જળાશયમાં વિસર્જિત કરી દેવી.

ઉક્ત ઉપાસનાથી 'શનિદેવ' અત્યંત શીધ્ર પ્રસન્ન થાય છે અને સાધકનો. ભાગ્યોદય ઉપાસનાકાળમાં સુનિશ્ચિત થવા લાગે છે. આનાથી આગળ ફળશ્રુતિ પ્રગટ કરવાની નાથ સંપ્રદાયની મનાઈ છે. સ્વયં ઉપાસના કરીને અનુભવ કરવો.

# રાહુ શાંતિ – વિશિષ્ટ પ્રયોગો

#### ⊅ ઉપચાર :

- (૧) કાળા તલ, સરસવ, તેલ, નીલવસ્ત, કામળો, લોખંડ, ખોટાસિક્કાં, કોલસા, અભ્રક, સપ્ત ધાન્ય, સૂપડું, કાળી દ્રાક્ષ, ગોમેદ વગેરેનું દાન કરવાથી રાહુ બાધા શાંત થાય છે. રાહુનું દાન કોઈ કોઢીને સાંજના સમયે કરવું.
- (૨) નાગરવેલ, લોબાન, તલના પાન, વચા, ગડૂચી અને તગરના મિશ્રણ યુક્ત જળથી સ્નાન કરવાથી રાહુની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે. એવું 'મેરુતંત્ર'માં કહેવામાં આવ્યું છે.
- (૩) સફેદ ચંદન (શ્વેત ચંદન)ની જડને બુધવારના દિવસે નીલવર્ણના દોરામાં લપેટી રાહુમંત્રથી અભિમંત્રિત કરી અંગ ઉપર ધારણ કરવાથી રાહુ બાધા શાંત થાય છે. એવું 'મેરુતંત્ર'માં કથન છે.
  - (૪) નિત્ય હાથ જોડી રાહુનું ધ્યાન આ રીતે કરવું-

नीलाम्बरो लीन वपुः किरीटी, करालत्वक्तः करवाल शूली । चतुर्भुजश्चक्रधर राहुः, सिंहाधिखढो वरदोस्तु मह्मम् ॥

- (૫) રાહુ પ્રસન્નતા માટે બુધવારનું વ્રત કરવું. તેલનું માલિશ કરવું. રાહુ યંત્રનું પૂજન કરવું અને યંત્રધારણ કરવું 'ॐ तां तहवे नमः' એ મંત્રના યથાશક્તિ જપ કરવા જેથી રાહુના દોષનું નિવારણ થાય છે.
- (૬) બુધવારે અઘેડો આસમાની દોરામાં બાંધી અંગ ઉપર ધારણ કરવાનું શિવતત્ત્વ રત્નાકરમાં જણાવ્યું છે. જેનાથી રાહુજનિત પીડા શાંત થાય છે.

# કેતુ – શાંતિ વિશિષ્ટ પ્રયોગો

ಈ કેતુપીડાનાં લક્ષણ : પગની બીમારી, પગ કામ નહિ કરે, પગને અકસ્માત કે ઈજા થાય, લકવો મારી જવો, દુઝતા અર્શ અથવા હરસ-મસા, પેટમાં ચાંદાં પડવાં વગેરે.

#### ☆ ઉપચાર :

(૧) તલ, તેલ, કામળો, ધૂમ્રવર્શનું વસ્ત્ર, સપ્ત ધાન્ય, અડદ, નાળિયેર, સોનું, લોખંડ, બકરો, શસ્ત્ર, લસણિયું રત્ન, દાડમ, કૂતરો, કપિલા, ગાય વગેરેનું દાન કરવાથી કેતુની બાધાનું નિવારણ થાય છે.

કેતુનું દાન કોઈ જટાધારી સાધુને કરવું.

- (૨) કેતુની શાંતિ માટે અશ્વગંધાનું મૂળ ગુરુવારે આસમાની રંગના દોરામાં લપેટી કેતુ મંત્રથી અભિમંત્રિત કરી અંગ ઉપર ધારણ કરવાથી કેતુની બાધા શાંત થાય છે.
- (3) મેરુતંત્રમાં જણાવ્યા અનુસાર સહદેવી, લાજવંતી, બલા, નાગરમોથા, પ્રિયંગુ, હિંગળોક વગેરે પાણીમાં નાંખી સ્નાન કરવાથી કેતુ સદા પ્રસન્ન રહે છે.
  - (૪) નિત્ય હાથ જોડીને કેતુનું ધ્યાન નીચે મુજબ કરવું-

'ध्रुम्रों द्विबाहुर्वरदो गदाधरो, गृध्रासनस्थो विकृताननश्च । किरीट-केयूर- विभूषितो यः, सदाइस्तु मे केतु गणः प्रशान्तः ॥'

- (૫) કેતુની પ્રसन्नता માટે ગણપતિની ઉપાસના કરવી. ગણેશ ચતુર્થીનું વ્રત કરવું. કાળા કૂતરાને શનિવારે રોટલો ખવડાવવો. કોઈ મંદિર અથવા ધર્મસ્થાન પર ધ્વજા (ઝંડો) દોષનું નિવારણ થાય છે. 'ॐ कें केतवे नमः' એ મંત્રનો યથાશક્તિ જપ કરવો. કેતુ યંત્રનું પૂજન કરવું અને યંત્ર ધારણ કરવું. જેથી કેતુની પીડા દૂર થાય છે.
  - (६) 'ચંદન'ને ગુરુવારે આસમાની દોરામાં ધારણ કરવાનું શિવતત્ત્વ રત્નાકરમાં કથન છે. જેથી કેતુ પીડા શાંત થાય છે.

# ગ્રહ ઉપાસનાના આરંભે શું (?)

નવગ્રહાદિકના શાંતિ કર્મમાં પ્રાતઃકાળે વહેલા ઊઠી નદી, તળાવ, કૂવો કે તીર્થના જળથી સ્નાન કરી પોતાનું નિત્ય કર્મ કરવું. ત્યારબાદ શાંતિસુકતનું પઠન કરી, ગુરુ સર્વ દેવતાઓ અને ઇષ્ટદેવનું સ્મરણ વિઘ્નહર્તા શ્રી ગણેશજીનું દેશકાળ અનુસાર પૂજન કરવું. દિગ્રક્ષણ, કલશપૂજન, ભૂમિપૂજન, સ્વસ્તિપુણ્યાહવાયન આદિ , વિવિધ કર્મપૂર્વક બ્રાહ્મણો અને આચાર્યો દારા પૂજન કરાવવું.

સર્વતોભદ્રમંડળ અથવા અષ્ટદળ કરી તેની મધ્યમાં કળશ સ્થાપન કરવો. તેના ઉપર મંડૂકાદિનું આવાહન અને પંચોપચાર પૂજન કરાવવું. તેના પર સિંહાસન પધરાવી તેનું અધિદેવતા પ્રત્યધિદેવતા સહિત સૂર્યાદિ ગ્રહોનું સ્થાપન પૂજન કરવું. નવગ્રહોનું પૂજન કરવા ઉપરાંત જે ગ્રહનું વિશેષ શાંતિ કર્મ કે પુરશ્વરણ હોય, તેનું અલગ મંડળ, જે તે ગ્રહના સ્થાન અને દિશાને ધ્યાનમાં રાખી જે તે દિશામાં તેના આકાર પ્રમાણે ઉચિત દ્રવ્યોનો વિનિયોગ કરી ગ્રહના અધિદેવતા અને પ્રત્યધિદેવતા સાથે તૈયાર કરી તેના ઉપર જે તે ગ્રહદેવતાનું અલગ પૂજન કરવાનું પણ કેટલાક કર્મઠો સૂચવે છે.

પૂર્યનારાયણની પ્રતિમા સ્કટિકની, ચંદ્રની રૂપાની, મંગળની તાંબાની, બુધ-ગુરુ-શુક્રની સુવર્ણની, શનિ - રાહુ - કેતુની લોખંડની પ્રતિમા પ્રાદેશ પ્રમાણની અથવા અંગુષ્ઠ પ્રમાણની તૈયાર કરાવી પૂજન કરવું. મૂર્તિની સાથે જે તે ગ્રહના યંત્રનું પૂજન થાય તો ચોક્કસ પ્રકારનું ફળ શીધ્ર પ્રાપ્ત થાય છે. મૂર્તિ - યંત્ર-રત્ન આદિ પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા કર્યા પછી જ વિહિત ક્રમે કરી. યંત્ર અને રત્નો ધારણ કરવાથી અયુક ફલદાયક બને છે.

પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા: – ઘરમાં કાયમ પૂજાતા દેવની મૂર્તિ હોય તેની પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા કરવાની જરૂર નથી. અન્ય મૂર્તિ - યંત્ર - રત્નની પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા કરવાથી તે પૂજન યોગ્ય અને યંત્ર કે, રત્ન ધારણ કરવા યોગ્ય બને છે. પ્રથમ જે મૂર્તિ-યંત્ર-રત્નની પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા કરવાની હોય તેને ઘીનું લેપન કરી પાત્રમાં પધરાવવી.

સંકલા :- આચમનીમાં જળ, ગંધ, પુષ્પ, અક્ષત અને દુર્વા લઈને -

यंत्रस्य रत्नष्य..... ताडनावधातादिदोषपरिहारार्थं अग्न्युत्तारण (धूपोत्तारण) पूर्वकं प्राण-प्रतिष्ठां करिष्ये ।

આ બોલીને પાત્રમાં જળ છોડી દેવું. પછી મૂર્તિ કે યંત્ર જો ધાતુ નિર્મિત હોય તો તેના ઉપર શુદ્ધ ધીનું લેપન કરવું અને કાગળ કે, ભોજપત્ર પર હોય તો ઘીનો ધૂપ કરવો. પછી દૂધ અને પાણીથી સ્નાન કરાવી ઇષ્ટમંત્ર બોલવો. ત્યારપછી આ પ્રમાણે આચમનીમાં પાણી લઈ વિનિયોગ કરી જળ છોડવું.

ॐ अस्य श्रीप्राणप्रतिष्ठामंत्रस्य ब्रह्मविष्णुरुद्रा ऋषयः ऋग्यजुः सामानि छन्दांसि प्राणशक्तिदेवता आं बीजं हीं शक्तिः क्रौं कीलक अस्मिने यंत्र-रत्ने - मूर्तिषु प्राण प्रतिष्ठापने विनियोगः ।

ત્યારબાદ મૂર્તિ-યંત્ર કે, રત્ન જે હોય તેના ઉપર બે હાથ ઢાંકવા અને નીચેના મંત્રો ભણવા.

ॐ आं हीं क्रों यं रं लं यं शं षं सं हों ॐ क्षं सं हं सः हीं

ॐ आं हीं क्रों अख यन्त्रख । रत्नख । मूर्तिनां प्राणा इह प्राणांः ।

ॐ आं हीं क्रों यं रं लं वं शं षं सं हां ॐ क्षं सं हं सः हीं

ॐ आं हीं क्रों अस्य यन्त्रस्य । रत्नस्य । मूर्तिनां जीवइहस्थितः

ॐ आं हीं क्रों यं रं लं यं शं पं सं हीं ॐ क्षं सं हं सः हीं

ॐ आं हीं अश्य यंन्त्रस्य । रत्नस्य । मूर्तिनां सर्वेन्द्रियाणिवाङमनस्त्वक् -वक्षुः श्रोत्र जिह्वा घ्राण प्राणा इहागत्य इहैव सुखं चिरं तिष्ठन्तुं स्वाहा ।

ॐ मनो जूतिर्जुषतामाज्यस्य बृहस्पतिर्यज्ञमिमन्तनो त्वरिष्टं यज्ञं समिमं दधातु । विश्वे देवास इह मादन्ताम् ॐ प्रतिष्ठ ।।

ॐ ऐं हीं श्रीं ॐ असुनीते पुनरस्मासु चक्षुः पुनः प्राणमिहनो धेहि भोगम् । ज्योक् पश्येम सूर्यमुचरन्तमनुमते मृडया नः स्वस्ति ।।

एष वै प्रतिष्ठा नाम यज्ञो यत्रतेन यज्ञेन यजन्ते । सर्वमेव प्रतिष्ठितं भवति । असिन् यंत्रे । रत्ने । मूर्तिषु अमुक देवता सुप्रतिष्ठिता वरदा भवतु ।

પછી યંત્ર-રત્ન-મૂર્તિ જે હોય તેની પંચોપચાર પૂજા કરવી અને તેના ષોડશ સંસ્કારોની સિદ્ધિ માટે ઈષ્ટ મંત્રના ઉચ્ચારણ સાથે ૧૬ વખત પ્રણવનો ઉચ્ચાર કરવો.

अस्य यंत्रस्य । रत्नस्य । मूर्तिनां गर्भाधानादि षोडश संस्काराः संपद्यन्ताम् । ं બોલી પ્રશામ કરવા. અને પ્રાણશક્તિની પ્રાર્થના કરવી. આ પ્રમાણે- रक्तांभोधिस्थपोतोल्लसदरुण सरोजाधिस्रढा करावनैः पाशं कोदण्डमिक्षूद्भवमथ गुणमप्यंकुशं पंचवाणान् ॥

बिक्षाणां सृक्कंपालं त्रिनयन विलसत् पीनवक्षरुहाढ्या देवी बालार्कवर्णा भवतु सुखकरी प्राणशक्तिः परा नः ॥

( આ પછી મૂર્તિ-યંત્ર-રત્નને સ્વચ્છ કરીને યોગ્ય સ્થાને પધરાવવું.)

#### ♦ प्रधान संकल्प :-

(યજમાને હાથમાં પાણી સાથે ગંધ, પુષ્પ, અક્ષત, દુર્વા વગેરે ગ્રહણ કરવાં) विष्णु र्विष्णुर्विष्णुः । स्वरित श्री सश्चिदानन्द स्वरूपस्य ब्रह्मणो निर्वाच्यमायया यथाशक्ति विझंभिताविद्यायोगात्काल कर्म स्वभावाविभूतमहत्तत्त्वोदिताईकार तृतीयोद्धत -पञ्चकेन्द्रियदेवतानिर्मिताण्डकटाहे चतुर्दशलोकात्मके तन्मध्यर्तिभगवतः श्री नारायणस्य नाभिकमलोध्दतः सकललोकस्य पिमामहस्य ब्रह्मणः सुष्टि कुर्वतरतदुद्धारणाय च प्रजापतिप्रार्थितस्य महापुरुषस्य श्री श्वेतवाराहावतारण् ध्रियमाणयामस्यां धरित्र्यां भूलोंकसंज्ञितायां सप्तद्वीपमण्डितायां क्षीरोदादि समुद्रतद्द्वीप वलयीकृत लक्ष योजन विस्तीर्णे जम्बूद्वीपे स्वर्गस्थितामरादिसेवितगंगादि सरिन्दिः पाविते निखिलजपावनकतृं शौनकादि महामुनि निवासभूते नैमिषाख्यादियुक्ते मोक्षसाधनभूते भारतेवर्षे । भारत खण्डे जम्बूद्विपे (गूर्जर प्रदेशे परशुरामाश्रमे दण्डकारण्ये श्री गोदावर्याः उत्तरादिग्भागे नर्मदायाः दक्षिणदिग्भागे स्मरण पाविन्यां अधनाशिन्यां तपत्याः दक्षिण । उत्तर तटे अस्मिन्सूर्यपुरस्य तीर्धक्षेत्रे) श्रीमन्मार्तडस्य कृपापात्र कालत्रित यज्ञ गुर्गवाराह गणितायां संख्यायां श्री ब्रह्मणो-द्वितीय पराखें श्री-श्वेतवाराह नाम्नि प्रथम कल्पे द्वितीये यामे, तृतीय महूर्ते, सप्तमे वैवस्वतभन्यन्तरे अष्टाविंशतितमे चतुर्थयुगे कलिप्रथमचरणे स्वायंभुवः स्वारोचितः उत्तम तामसः रैवतः चाक्षुषेति षण्मनुनां मतिक्रमोरयात् क्रम्यमाणे संप्रति वैवस्वत मन्वन्तरे बौद्धावतारे प्रवर्तमाने अमुक शालिवाहन संवत्सरे तथा च अमुक श्री विक्रमभूपतिर्नाम संवत्सरे अमुक वर्षे उत्तरायने/ दक्षिणायने अमुक ऋतो अमुक मासे अमुक पक्षे अमुक तिथौ..... वासरे प्रवर्तमाने अमुक नक्षत्रे अमुक योगे अमुक करणे अमुक राशिस्थिते निशामणिचंन्द्रे) अमुक राशिस्तिते दिनमणि - श्री सूर्ये. अमुक राशिस्थिते देवगुरौ बृहरगंतिशेषेषु ग्रहेषु यथायथं राशिस्थानस्थितेषु सत्सु एवं ग्रहगण गुण विशेषेण विशिष्टायां शुभ पुण्यतिथौ (અહીં સંવત્સરથી વાર પર્યન્તના ધ્યાન સ્વરૂપ-ધ્યાન યોજી શકાય. ત્યારબાદ સંકલ્પ પૂર્ણ કરવા ગોત્રોચ્ચાર અને કામના સિદ્ધિનો ઉચ્ચાર કરવો.)

मम अमुक गोत्रोत्पन्नस्य श्री (यथभाननुं नाभ) यजमानस्य गृहे तथा शरीरे आयु-आरोग्य ऐश्वर्यवांछित फल प्राप्तये भार्यादि सर्वसम्पत्ये चिंतितार्थस्य आधि-व्याधि जरामृत्यु भयशोकादि निवृत्तये परमऐश्वर्य संपत्यै निष्पत्यै अमुक कर्मण अमुक पूजन कर्मणी सांगता सिद्धयर्थं मम समस्त कुटुम्बस्य सपरिवारस्य (आप्तजनस्य) सर्वविघ्नोपशांतये भूत-भविष्य वर्तमान त्रिविधोत्पात् शांतये भूरिभाग्य प्राप्तये पुनः कतस्य करिष्यमाणः कर्मणः साम्यगुप्त महाफलं अपाप्तये नित्यनूतन आत्मनः क्षीरोदिप्ट कुलादिवास सुरभि चन्दनः कर्पूरः कस्तूरी के त्यादि अनेक शरीर भूषण समृद्धि अर्थं सुवर्ण -रौप्य निखित धातु प्रवाल मौक्तिक माणिक्येन्द्र नीलवस्त्रं चैदुर्यादि नानारत्न बाहुल प्राप्तये यवः ब्रीही गोधूम तिल भाष मुद्रगाद्यडनेक धान्यानां सततभिवृह्वये अश्वशाला, गजशाला, गोशाला सर्व चतुष्पद शाला प्रपादिशाला देवपूजास्थान ब्राह्मण संतर्पणादि सर्वस्थानानाम् सर्वविध्रोपशांतये मम इह जन्मानि जन्मान्तरे वा अमुकदेवस्य प्रीति द्वारा सर्वापन्निवृत्तिपूर्वक अलपायु निवृत्तिपूर्वकः जन्मलग्नात् वर्षलग्नात् गोचरात् चतुरस्त्र अष्टद्वादशास्थानस्थित सूर्यादिक्रर ग्रह ( वा चंन्द्र-मंगल-राहु-शनि अन्य ग्रह) तज्जनितारिष्ट निवृत्तिपूर्वक दशा अन्तर्दशा उपदशा दिनदशा जनितारिष्ट ज्वरपीडा दाहपीडा नेत्रकर्णादयी पीडा निवृत्तिपूर्वक अल्पायु निवृत्तिपूर्वकं आधिदैविक, आधिभौतिक आध्यात्मिक त्रिविध तापः क्लेशः कायिक, मानसिक वाचिक त्रिविधागौध निवृत्तिपूर्वक शरीरारोग्यार्थं धर्मार्थं काम-मोक्ष चंतुर्विध पुरुषार्थ सिध्यर्थं राजद्वारतः व्यापारतश्च लाभार्थं जय-विजयार्थं क्षेमार्थं गत वस्तु प्राप्त्यिर्थं स्थिर लक्ष्मी संचितार्थं पुत्र-पौत्रादि अविष्ठिन्न धन-समृध्यर्थं वेद शास्त्रोक्त फलं अवाप्तये कीर्तिलाभं शत्रु पराजय सद्भिष्ट सिद्धियर्थं श्री परमेश्वर प्रीत्यर्थे यथा संपादित सामग्रया यथा ज्ञानेन (उपस्थित एभिः ब्राह्मणैः सहायेन) देशकाल अनुसारतः अमृक कर्म अद्य अहं .करिष्ये ।

# नवज्रह पूरन

### अथ नवग्रहादिपूजनम्

जलाक्षतपुषै:- ॐ अद्य यथोशक्तविशेषणविशिष्टायां शुभपुण्यतिथौ अमुककर्मण निर्विघ्नसमाप्तये तदङ्गत्या आदित्यादिनव ग्रहाणार्माधदैवतप्रत्यधिदैवत पञ्चलोकपाल-दशदिक्पालानाञ्च स्थापन-पूजनं करिष्ये । इति सङ्कल्य, (ततः वर्तुलाकृतिं सूर्यं रक्तपुष्पाक्षतैरावाहयेत्) ॐ आकृष्णेन रजसा वर्तमानो निवेशयन्नमृतं मर्त्यञ्च । हरिण्ययेन सविता रथेन देवो याति भुवनानि पश्यन् ।। ॐ भुभंवः स्वः कलिङ्गदेशोद्धव काश्यपगोत्र रक्तवर्ण जानराज्या भोः सूर्य इहागच्छ इद तिष्ठ ओं सूर्याय नमः श्री सूर्यमावहयामि स्थापयामि ।

(ततः श्वेतपुष्पाक्षतैरर्धचन्द्राकृतिं सोममावाहयेत्) -ॐ इमन्देवा असपत्न , सुवध्वं महते क्षत्राय महते ज्यैष्ठयाय महते जानराज्यायेन्द्रस्येन्द्रियाय । इमममुष्य पुत्रममुष्ये पुत्रमस्यै विश एष वोभी राजा सोमोऽस्माकं ब्राह्मणाना राजा ।। ओं सोमाय नमः ओं भूर्भुवः स्वः यमुनातीरोद्भव आत्रेयसगोत्र शुक्लवर्ण भो सोम इहागच्छ इह तिष्ठ ॐ सोमाय नम; सोममावाहयामि स्थापयामि ।।

(ततः त्रिकोणं भौमं रक्तपुष्पाक्षतैरावाहयेत्) - ॐ अगनिर्मूर्द्धा दिवः ककुत्यितः पृथिव्या अयम् । अपा० रेता० सि जिन्यति ।। ॐ भूर्भुवः स्वः अवन्तिदेशोद्भव भरद्वाजगोत्र रक्तवर्ण भो भौम इहागच्छ इह तिष्ठ ॐ भौमाय नमः भौममावाहयामि स्थापयामि ।

(ईशाने बाणाकारे चतुङ्गुले पीते बुधं पीतपुष्पाक्षतैरावाहयेत्) - ॐ उद्बुध्यस्वाग्ने प्रति जागृहित्विमिष्टापूर्ते स । सृजेथामयं च । अस्मिन्तसघस्थेऽध्युत्तरस्मिन्विश्वेदेवा यजमानश्च सीदत ।। ॐ भूर्भुवः स्वः मगधदेशोद्भव आत्रेय सगोत्र पीतवर्ण भो बुध इहागच्छ इह तिष्ठ ॐ बुधाय नमः बुधमावाहयामि स्थापयामि ।।

(उत्तरे दीर्घचतुश्कोणाकृतिं गुरुं पीतपुष्पाक्षतैरावाहयेत्) - ॐ बृहस्पते अतियदर्यो अर्हाद्युमद्विभाति क्रतुमञ्जनेषुं यद्दीदयच्छवसऋतप्रजाततदस्मासु द्रविणं धेहि चित्रम् । ॐ भूर्भुवः स्वः सिन्धुदेशोद्भव आङ्गिरसगोत्र पीतवर्णं भो गुरो इहागच्छ इह तिष्ठ ॐ बृहस्पतये नमः बृहस्पतिमावाहयामि स्थापयामि ।।

(पूर्वे पञ्चकोणे नवाङ्गले श्वेते शुक्रं श्वेतपुष्पाक्षतैरावाहयेत्) - ॐ अन्नात्परिस्त्रुतो रसं ब्रह्मणा व्यपिबत्क्षत्रं पयः सोमं प्रजापितः । ऋतेन सत्यमिन्द्रियं विपान् शुक्रमन्धस

इन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयो मृतं मधु । ॐ भूर्भुवः स्वः भोजकटदेशोद्भव भार्गवसगोत्र शुक्लवर्ण भो शुक्र इहागच्छ इह तिष्ट ॐ शुक्राय नमः शुक्रमावाहयामि स्थापयामि ।।

(पश्चिमे धनुराकारे द्वयंगुले कृष्णे शनि कृष्णपुष्पाक्षतैरावाहयेत्) - ॐ शत्रो देवीरिभेष्टय आपो भवन्तु पीतये, शंयोरिभरत्रवन्तु नः ॥ ॐ भूर्भुवः खः सौराष्ट्रदेशोद्भव काश्यपगोत्र कृष्णवर्ण भो शनैश्चर इहागच्छ इह तिष्ठ ॐ शनैश्चराय नमः शनैश्चरमावाहयामि स्थापयामि ॥

(नैऋत्ये शूर्पाकारे द्वादशाहुले कृष्णे राहुं कृष्णपुष्पाक्षतैरावाहयेत) - ॐ कया निश्चित्र आभुव दूती सदा वृधः सखा, कया शचिष्ठया वृता ।। ॐ भूर्भुवः खः राठिनपुरोद्भव पैठीनसीगोत्र कृष्णवर्ण भो राहो इहागच्छ इह' तिष्ठ ॐ राहवे नमः राहुमावाहयामि स्थापयामि ।

(वायव्यां घ्वजाकारे षडहुले धूम्रे केतुं धूम्रपुष्पाक्षतैरावाहयेत्) - ॐ केतुं कृण्वन्न केतवे पेशोमर्थ्या अपेशसे, समुषद्भिरजायथाः ।। ॐ भूर्भुवः स्वः अन्तर्वेदिसमुद्भव जैमिनीसगोत्र धूम्रवर्ण भो केतो इहागच्छ इह तिष्ठ ॐ केतवे १ नमः केतुमावाहयामि स्थापयामि ।

अथाधिदेवतास्थापनम् तत्र सूर्यदक्षिणपार्श्व - ॐ त्र्यम्बकं यजामहे सुगन्धिम्पुष्टिवर्द्धनम् ॥ उर्वाठकमिव बन्धनान्मृत्योम्पुंक्षीय मामृतात् । ॐ भूर्भृवः स्वः ईश्वर उहागच्छेह तिष्ठ ॐ ईश्वराय नमः ईश्वरमावाहयामि स्थापयामि ॥१॥ (एवं सर्वत्र) सोमदक्षिणपार्श्व - ॐ श्रीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्यावहोरात्रे पार्श्व नक्षत्राणि रूपमश्विनौ व्यात्तम् । इष्णन्निषाणामुम्मऽइषाण सर्वलोकम्मऽइषाण । ॐ भू० उमे इहा० उमायै नमः उमामा० ॥२॥ भोमदक्षिणपार्श्व - ॐ यदक्रन्दः प्रथमञ्जायमानऽउद्यन्तसमुद्रादुतवा पुरीषात् । श्येनस्य पक्षा हरिणस्य बाहूऽ पस्तुत्यम्महि जातन्तेऽर्वन् । ॐ भू० स्कन्द इहा० स्कन्दाय नमः स्कन्दमा० ॥ ३ ॥ बुधदक्षिणपार्श्व ॐ. विष्णोरराटमि विष्णोः शनष्त्रेस्थो विष्णोः स्यूरि विष्णुर्धुवोसि । वैष्णवमि विष्णवेत्वा । ॐ भू० विष्णो इहा० विष्णवे नमः विष्णुमा० ॥ ४ ॥ गुरुदक्षिणपार्श्व - आब्रह्मन्त्राह्मणो ब्रह्मवर्चसी जायतामाराष्ट्रे राजन्यः शूरऽऊइषव्योतिव्याधी महारथो जायतान्दोग्धी धेनुर्वोद्धानङ्वानाशुः सितः पुरन्धिर्योषा जिष्णू रथेष्ठाः । सभेयो युवास्य यजमानस्य वीरो जायतान्निकामे निकामे नः पर्जन्यो वर्षतु फलवत्यो

१ केतूनां बहुत्वेऽपि गणत्वेन देवतात्वात् पूजादावेकवचनमेव ।

२ शिवः शिवा गुहो विष्णुब्रह्मेन्द्रयमकालकाः । चित्रगुप्तोऽथ भान्वादि दक्षिणे चाधिदेवताः ॥ (स्कन्दपु॰) ॥

नऽओषधयः पच्चन्तां योगक्षेमो नः कल्पताम् । ॐ भू० ब्रह्मणे नमः ब्रह्माणमा० ॥ ५ ॥ शुक्रदक्षिणपार्श्वे - ॐ सजोषाऽइन्द्र सगणो मरूद्धिः सोमम्पिब वृत्रहा शूरविद्वान् । जिह शर्त्रूरपमृधोनुदस्वायाभयङ्कृणुहि विश्वतो नमः । ॐ भू० इन्द्र

इहा० इन्द्राय नमः इन्द्रमावा० ।। ६ ।। शनिदक्षिणपार्श्वे - यमाय त्वांगिरस्वते पितृमते स्वाहा । स्वाहा धर्माय स्वाहा धर्माः पित्रे ॐ भू० यम ईहा० यमाय नमः यममा० ।। ७ ।। राहुदक्षिणपार्श्वे - कार्षिरिस समुद्रस्य त्वाक्षित्याऽउन्नयामि । समापोऽअद्भिरग्मतसमोषधाभिरोषधीः । ॐ भू० काल इहा० कालाय नमः कालमा० ।। ८ ।। केतुदक्षिणपार्श्वे - ॐ चित्रावसो स्वस्ति ते पारमशीय । ॐ भू० चित्रगुप्त इहा० ॐ चित्रगुप्ताय नमः चित्रगुप्तमावहयामि ।। ९ ।। इत्यधिदेवताः ।।

अथ प्रत्यधिदेवतास्थापनम्<sup>३</sup> - सूर्यस्य वामपार्श्वे - ॐ अग्नि दूतम्पुरोदधे हत्यवाहमुपब्रुवे । देवाँ २ ऽआसादयादिह ।। भू० अग्ने इहा० ॐ अग्नये नमः । अग्निमा ।। सोमवामपार्श्वे - 🕉 आपो हिष्ठा भयो भुवस्तानऽऊर्जे दधातन । महेरणाय चक्षसे । ॐ भू० आप इहागच्छत० अदृष्यो नमः, अप० ॥ २ ॥ भौमवामपार्श्वे - ॐ स्योना पृथिविनो भवानृक्षरानिवेशनी । यच्छानः शर्म्मसप्रथा ।। ॐ भू० पृथिवि इहा० ॐ पृथिवौ नमः पृथिवी० ।। ३ ।। बुधवामपार्श्वे -ॐ इदम्बिणुर्विचक्रमे त्रेधा निद्धे पदम् समूढमस्यपा सुरे स्वाहा ॥ ॐ भू० विष्णो इहा० ॐ विष्णवे नमः विष्णुमावा० ॥ ४ ॥ गुरुवामपार्श्वे - ॐ त्रातारमिन्द्रमवितारमिन्द्र हवे हवे सुबह शूरमिन्द्रम् शक्रम्पुरुहूतमिन्द्र स्वितिनो मधवाधात्विन्द्रः ॥ ॐ भू० इन्द्र इहा० ॐ इन्द्राय० इन्द्रम्० ॥ ५ ॥ शुक्रवामपार्श्वे - ॐ आदित्यैरारनासीन्द्राण्याऽउण्णीषः पूषासि धर्माय दीष्य ।। ॐ भू० इन्द्राणि इहा० ॐ इन्द्राण्ये नमः इन्द्राणीम्० ॥ ६ ॥ शनिवामपार्श्वे - ॐ प्रजापते न त्वदेतात्र्यन्यो विश्वारूपाणि परिता बभूव । यत्कामास्ते जुहुमस्तन्नोऽअस्तु वय स्याम पतयो रयीणाम् ॥ ॐ भू० प्रजापते इहा० ॐ प्रजापतये नमः प्रजापतिम० ॥ ७ ॥ राहुवामपार्श्वे - ॐ नमोस्तु सर्पेध्यो ये के च पृथिवीमनु । ये अन्तरिक्षे ये दिवि तेष्यः सर्पेष्यो नमः । ॐ भू० सर्पा इहागच्छत इह तिष्ठत ॐ सर्पेभ्यो नमः सर्पान्० ॥ ८ ॥ केतुवामपाश्वें - ॐ ब्रह्मयज्ञानं प्रथमम्पुरस्ताद्विसीमतः सुरुचोवेनऽआवः ॥ सबुन्ध्याऽउपमा ऽअस्य विष्टाः सतश्च योनिम सतश्चव्यवः ।

अग्निरापो धरा विष्णुः शक्रेन्द्राणीपितामहः । पत्रगार्कक्रमाद्वामे ग्रहप्रत्यिध देवताः
 ।। (स्कन्दपुरा०) ।

ॐ भू० ब्रह्मन् इ० ॐ ब्रह्मणे नमः । ब्रह्माणमावाहयामि ॥ ९ ॥ इति प्रत्यिधापनम् ॥ अथ पञ्चलोकपालस्थापनम् - रोहरुत्तरतः - ॐ गणानान्त्वा० ॐ भू० गणपते इहा० ॥ १ ॥ शनेरुत्तरतः - ॐ अम्बेऽअम्बिकेऽम्बालिके न मा नर्यात् कश्चन ससस्यश्वकः सुभिद्रकां काम्पीलवासिनीम् । ॐ भू० दुर्गे इहा ० दुर्गाये० ॥ २ ॥ श्वेंरूत्तरतः - ॐ आनोनियुद्धिः सितनीभिरष्ट्यर सहिर्मणिभिरुपयाहि यज्ञम् ॥ वायोऽअस्मिन्सवने मादयस्य यूयं पात स्वितिभिः सदा नः ॥ ॐ भू० वायो इहा० वायवे नमः ॥ ३ ॥ राहोर्दक्षिणे - ॐ धृतङ् धृतपावानः पिबत वसाम्बसा पावानः पिबतान्तरिक्षस्य हिवरिस स्वाहा दिशः प्रदिशऽआदिशो विदिसऽउदिशो दिग्धः स्वाहा । ॐ भू० आकाश ईहा० आकाशाय नमः ॥ ४ ॥ केतोर्दक्षिणे - ॐ यावाङ्कशामधुमत्यश्विना सूनृतावती तया यज्ञम्मिमिक्षताम् । ॐ भू० अश्वनौ इहागच्छताम् अश्विधां नमः ॥ ५ ॥

प्रागादितः पीठसमन्ताद्दिक्पालानावाहयेत् -त्रातारमिन्द्रमवितारमिन्द्र हवे हवे सुहव शूरमिन्द्रम् । ह्यामि शक्रम्पुरुहूतमिन्द्र स्वस्तिनो मधवा धान्विन्द्रः ॥ ॐ भू० इन्द्र इहा० इन्द्राय नमः ॥ १ ॥ आग्नेय्याम् - ॐ त्वन्नोऽअग्ने तव देव पायुभिर्म्भधोनो रक्षतन्वश्च वन्द्य । त्रातातोकस्य तनये गवामस्य निमेष रक्षमाणस्तव व्रते । ॐ अग्ने इहा० अग्नये० ।। २ ।। दक्षिणे - ॐ यमाय त्वांगिरस्वते पितृमते स्वाहा । स्वाहा धर्माय स्वाहा धर्मः पित्रे ॥ ॐ भू० यम इहा० यमा० ॥३॥ नैर्ऋत्याम् - ॐ असुन्वन्तमयजमानमिच्छरनेतस्येत्यमन्विहित-स्करस्य अन्यमस्मदिच्छसातऽइत्या नमो देवि निऋते तुभ्यमस्तु ॥ भू० निऋते इहा० ।। ४ ।। पश्चिमे - ॐ तत्त्वायामि ब्रह्मणा वन्दमानस्तदाशास्ते यजमानो हविर्भिः ।। अहेडमानो वरूणेहवोध्युरुश समानऽआयुः प्रमोषीः ।। ॐ भू० वरुण इहा० ।। ५ ।। वायव्याम् - ॐ आनोनियुद्धिः शतिनीभिरध्वर सहस्रिणीभिरुपयाहि यज्ञम् । वायोऽअस्मिन्त्सवने मादयस्य यूयं पात स्वस्तिभिः सदा नः । ॐ भू० वायो इहा० ॥ ६ ॥ उत्तरे - ॐ वयँ सोमव्रते तव मनस्तनूषु बिभ्रतः प्रजावन्तः सचेमिह भू० सोम इहा० ॥ ७ ॥ ईशान्याम तमीशानअगतातस्युषरपतिन्धियञ्जिन्यमवसेहूमहे वयम् ॥ पूषा नो यथावदसामसद्वृधे रिक्षता पायरुदब्धः स्वस्तये ॐ भू० ईश्वर इहा० ॥ ८ ॥ पूर्वेशानयोर्मध्ये उर्घ्वायाम् - ॐ अस्मे रुद्रामेहनापर्वतासो वृत्रहत्येभरहूतौ सजोषाः ।। यः श सतेरतुवते धायिपञ्ज इन्द्रज्येष्ठाऽअस्माँरऽअवन्तु देवाः । ॐ भू० ब्रह्मन्० ब्रह्मणे० ॥ ९ ॥ निर्ऋतिपश्चिमयोर्मध्ये अधःस्थायाम् - ॐ स्योना पृथिवीनो भवानृक्षरानिवेशनी

४ गणेशश्चाम्बिका वायुराकाशश्चाश्विनौ तथा । ग्रहाणामुत्तरे पञ्च लोकपालाः प्रकीर्त्तिताः ॥ (स्कन्दपुरा०) ॥

यच्छानः शर्म सप्रथाः । ॐ भूर्भुवः स्वः अनन्त इहागच्छ इह तिष्ठ अनन्ताय नमः। अनन्तमावाहयामि ॥१०॥ एवं क्रतुसंरक्षक-दिक्पालदेवतास्थापनं कृत्वा यजमानः स्वहस्ते अक्षतानादाय - ॐ मनोजूतिर्जुषतामाज्यस्य बृहस्पतिर्यज्ञमिमन्तनोत्वरिष्टं यज्ञ समिमं दघातु । विश्वेदेवा सऽइह मादयन्तामोरूम्प्रतिष्ठ । ॐ भूर्भुवः स्वः आदित्यादिनवग्रहाः साङ्गाः सपरिवाराः प्रत्यधिदेवता -विनायकादिपंचलां-अधिदेवता कपालबास्तोष्पतिक्षेत्राधिपतीन्द्रादि - दशदिक्पालसहिताः सुप्रतिष्ठिता चरदा भवन्तु इत्यत्रतान् क्षिपेत् । अथ श्रीसूर्यध्यानम् ॥ पद्मासनः पद्मकरो द्विबाहुः पद्मद्यृतिः सप्ततुरंगवाहनः । दिवाकरो लोकगुरुः किरीटी मयि प्रसांदं विद्धातु देवः ॥ अथ चन्द्रध्यानम् ।। ॐ श्वेताम्बरः श्वेतविभूषणश्च श्वेतद्युतिर्दण्डधरो द्विबाहुः । चन्द्रोऽमृतात्मा वरदः किरीटी मयि प्रसादं विदधातु देवः ॥ अथ भौमध्यानम् ॥ रक्ताम्बरो रक्तवपुः किरीटी चतुर्भुजो मेषगमो गदाधृकं । धरासुतः शक्तिधरश्च शूली सदा मम स्याद्वरदः प्रशान्तः ॥ अथ बुधध्यानम् ॐ पीताम्बरः पीतवपुः कीरीटी चतुर्भुजी दण्डधरश्च हारी । चर्म्मासिभूत सोमसुतः सदा मे सिंहाधिरूढो वरदो बुधोऽस्तु ॥ ॥ अथ बृहस्पतिध्यानम् ॥ पीताम्बरः पीतवपुः किरीटी चतुर्भूजो देवगुरुः प्रशान्तः । दधाति दण्डञ्च कमण्डलुञ्च तथाऽक्षसूत्रं वरदोऽस्तु मह्मम् ॥ ॥ अय शुक्रध्यानम् ।। ॐ श्वेताम्बरः श्वेतवपुः किरीट चतुर्भुजो दैत्यगुरुः प्रभावान् । तथाक्षसूत्रञ्च कमण्डलुञ्च दण्डञ्च बिभ्रद्वरदोऽस्तु महाम् ॥ ॥ अथ् शनैश्चरघ्यानम् । ॐ नीलद्युतिः शूलधरः किरीटी गृध्रस्थितस्त्रासकरो धनुष्पान् । चतुर्भुजः सूर्यसुतः प्रशान्तः सदास्तु मह्यं वरदोऽत्यगामी ॥ ॥ अथ राहुध्यानम् ॥ ॐ नीलाम्बरो नीलवपुः किरीटी करालवक्त्रः करवालशूली । चतुर्भुजश्चक्रधरश्च राहुः सिंहाधिरूढो वरदोऽस्तु महाम् ॥ ॥ केतुध्यानम् ॥ धूम्रोद्विबाहुर्वरदो गदाभृत् गृध्रासनस्थो विकृताननश्च । किरीटकेयूरविभूषितो यः स चारतु मे केतुरयं प्रशान्त्यै ॥

ॐ अन्ये किरीटनः कार्या वरदाभयपाणयः ॥ ॐ भूर्भुवः स्वः सांगेभ्यः सपरिवारेभ्यः सायुधेभ्यः सशक्तिकेभ्यः अधिदेवता - प्रत्यधिदेवता - विनाय-कादिपञ्चलोकपाल वास्तोष्पति - क्षेत्राधिपतीन्द्रादिदशदिक्पालसहितेभ्यो नवग्रहेभ्यो नमः आसनार्थे पुष्पाक्षतान् समर्पयामि । अनयैव रीत्या - ॐ भूर्भुवः स्वः सांगेभ्यः० पाद्योः पाद्यं समर्पयामि । ॐ भूर्भुवः स्वः सांगेभ्यः० हस्तयोरर्ध्य समर्पयामि । ॐ भूर्भुवः स्वः सांगेभ्यः० अर्ध्याङ्गमाचमनीयं समर्पयामि ॥ स्नानं ॥ आचमनं ॥ वस्त्रं ॥ यज्ञोपवीतं० ॥ गन्धं ॥ अक्षतं० ॥ पुष्पं ॥ दूर्वाकुरं ॥ धूममाध्रापयामि ॥ दीपं दर्शयामि ॥ नैवेद्यं निवेदवामि ॥ हस्तप्रक्षालनं० ॥ आचमनं० फलं ॥ ताम्बूलं० ॥ दक्षिणाद्रव्यं ॥ नीराजनं समर्पयामि ॥ मन्त्रपुष्पाञ्जलिं समर्पयामि ॥

#### क्षमापनम्

मन्त्रहीनं क्रियाहीनं भिक्तिहीनं सुरेश्वराः । यत्पूजितं मया देवाः । परिपूर्ण तदस्तु मे ॥१॥ ॐ यत्कृतं पूजनं देवाः । भिक्ति-श्रद्धा-विंवर्जितम् । परिगृहन्तु तत्सर्वं सूर्याद्या ग्रहनायकाः ॥२॥

पुष्पाञ्जलिः- ॐ ब्रह्मा मुरारिस्त्रिपुरान्तकारी भानुः शशी भूमिसुतो बुधश्च गुरुश्च शुक्रश्च शनिश्च राहुः केतुश्च सर्वे प्रदिशन्तु शं मे ॥१॥

सूर्यः शौर्यमथेन्दुरुच्चपदवीं सन्मङ्गलं मङ्गलः ।
सद्बुद्धिश्च बुधो गुरुश्च गुरुतां शुक्रः सुखं शं शनिः ॥
राहुर्बाहुबलं - करोतु सततं केतुः कुलस्योत्रतिम् ।
नित्यं प्रीतिकरा भवन्तु मम ते सर्वेऽनुकूला ग्रहाः ॥२॥

\* \* \*

# १. सूर्य-शान्ति - विधान

#### 🜣 ध्यान :

ॐ रक्ताबज युग्माभयदान हस्त द्वेयूरहारङ्गदकुण्डलाद्यम् ।

माणिक्यमौलिन्दितनाथमीन्दे । बन्धूककान्तिव्विलसन्त्रिनेत्रम् ॥१॥

नमो नमस्तेऽस्तु सदा विभावसो सर्वात्मने सप्तहयायभानवे । अनन्तशक्तिर्मणिभूषणेन दहस्व भुक्ति मम मुक्तिमव्ययाम् ॥२।

#### 🌣 प्रधाभ भंत्रः

सर्वात्मा सर्वकर्ता च सृष्टिजीवन पालकः । हिंतः स्वर्गापवर्गश्च भास्करेश नमोस्तु ते ॥

#### 🜣 જપ अंश :

- (१) ॐ रं रवये नमः ।
- (२) ॐ हां हीं हों सः सूर्याय नमः ।
- (३) हीं जपाकुसुम सङ्काशं काश्यपेयं महाद्युतिम् । तमोऽरिं सर्वपापघ्नं प्रणतोस्मि दिवाकरम् ।
  - (४) ॐ आकृष्णेन रजसा वर्तमानो निवेश यत्रमृतं मर्त्यञ्च । हिरण्येन सविता रथेना देवो याति भुवनानि पश्यन् ॥ ॐ सूर्याय नमः ॥

જપવિધિ: ઉર્ધ્વપાણિ 'શૈવમાળા'માં જપ કરવા.

જપાદિ સંખ્યા : સાતહજાર, હોમ ૭૦૦, તર્પણ ૭૦, અભિષેક ૭, બ્રાહ્મણભોજન ૧, (કળિયુગ પ્રમાણે ૨૮૦૦૦ જપ)

**બલિદ્રવ્ય** : ગોળ મિશ્રિત ચોખા (गुडमिश्रित तण्डुल)

પૂજા દ્રવ્યઃ ૨ક્ત ચંદન, ગૂગળ-ધૂપ, ૨ક્ત-પુષ્પ, માલા, વસ્ર આદિ.

હોમ : 'कपिल' નામક અગ્નિમાં આંકડાના સમિધથી હોમ કરવો.

દક્ષિણા અને દાનઃ ૨ક્ત - વર્શ પટ્ટ-વસ્ર, પ્રવાલ, તામ્રપાત્ર, ઉપવીત સુવર્ણ, માશિક, ઘઉં, ગોળ, લાલગાય, લાલપુષ્પ, ૨ક્ત પતાકા આદિ. પૂજન : તામ્રપત્ર પર અંકિત સૂર્ય યંત્ર અને સૂર્યમૂર્તિ અથવા સ્કટિકના સૂર્ય યંત્ર કે, મૂર્તિનો પૂજનમાં પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા કરીને ઉપયોગ કરવો.

નિષેધ : સૂર્યના પૂજનમાં તગર, બીલીપત્ર અને શંખનો ઉપયોગ કરવો નહિ.

(ન્યાસ, વિનિયોગાદિ તેમજ સ્તોત્ર કવચ અને મંત્રો આગળ જે તે ગ્રહના ઉપાસના વિધાનમાં આપવામાં આવેલ છે. તે પ્રમાણે યથાવકાશ કાર્ય સમ્પન્ન કરવું. વૈદિક મંત્રોનું ગ્રહવિધાન અલગ દર્શાવવામાં આવેલ છે. તે પ્રમાણે કર્મ કરાવવું.)

## 🜣 वेहोस्त सूर्य पूजन अने क्य प्रयोग :

अथ आदित्यमन्त्रः- ॐ आकृष्णेति मन्त्रस्य हिरण्यस्तूपाङ्गिरस ऋषिस्त्रिष्टुफन्दः सूर्यो देवता सूर्यप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ।।

अथ देहाङ्गन्यासः- आकृष्णेन शिरिस । रजसा ललाटे । वर्तमानो मुखे । निवेशयन् हृदये । अमृतं नाभौ । मत्यं च कट्याम् । हिरण्ययेन सविता ऊर्व्याः । रथेना जान्वोः । देवो याति जंधयोः । भुवनानि पश्यन् पादयोः ॥ अथ करन्यास,ः ॥ आकृष्णेन रजसा अंगुष्ठाभ्यां नमः । वर्तमानो निवेशयन् तर्जनीभ्यां नमः । अमृतं मत्यं च मध्यमाभ्यां नमः । हिरण्ययेन अनामिकाभ्यां नमः । सविता रथेना किनिष्ठिकाभ्यां नमः । देवो याति भुवनानि पश्यन् करतलकर पृष्ठाभ्यां नमः । एवं हृदयादिन्यास ॥ आकृष्णेन रजसा हृदयाय नमः । वर्तमानो निवेशयन् शिरसे खाहा । अमृतं मत्यं च शिखाये वषट् । हिरण्येन कवचाय हुँ । सविता रथेना नेत्रत्रयाय वोषट् । देवो याति भुवनानि पश्यन् अस्त्राय फट् ।

अय ध्यानम् - पद्मासनः पद्मकरो द्विबाहुः पद्मद्युतिः सप्ततुरङ्गवाहनः । दिवाकरो लोकगुरुः किरीटी मिय प्रसादं विदधातु देवः ।। सूर्यगायत्री - ॐ आदित्याय विद्महे दिवाकराय धीमिह तत्रः सूर्यः प्रचोदयात् ।।१।। जपमन्त्रः - ॐ हां हीं हौं सः ॐ भूर्भुवः स्वः - ॐ आकृष्णेन रजसा वर्तमानो निवेशयत्र मृत्तम्मर्त्यञ्च । हिरण्येन सर्विता रथेना देवो याति भुवनानि पश्यन् ॐ स्वः भुवः भूः ॐ सः हौं हीं हों ॐ सूर्याय नमः ।।१।। अस्य जपसंख्या सप्तसहस्त्राणि ७०००, जपान्ते अर्कसमितिलपायसघृतैर्दशांशहोमः, तद्शांशेन तर्पणं, तद्शांशेन मार्जनं, तद्शांशेन ब्राह्मणभोजनम् । ।।अथ दानद्रव्याणि ।। माणिक्यगोधूम-रावत्सधेनुः कौसुम्भवासो गुडहेमताम्रम् । आरक्तकं चन्दनमम्बुजञ्च वदन्ति दानं हि प्रदीप्तधाम्ने ।।

# 🜣 तंत्रोड्त सूर्य पूषन अने ष्यप्रयोगः

अय श्रीसूर्यमन्त्रः - ॐ हाँ हीं सः इति त्र्यक्षरं मन्त्रः ॥ ॐ अस्य श्रीसूर्यमन्त्रस्य अजऋषिः, गायत्री छन्दः, सूर्यो देवता, हां ब्रीजम्, हीं शक्तिः, सः कीलकम्, श्री सूर्यप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः । ॐ अज ऋषये नमः शिरिस । ॐ गाय्त्रीछन्दसे नमः मुखे । ॐ सूर्यदेवतायै नमः हृदि । ॐ हां बीजाय नमः गृह्ये । ॐ हीं शक्तये नमः पादयो । ॐ सः कीलकाय नमः सर्वाङ्गे । इति ऋष्पादिन्यासः ॥ अथ अंगन्यासः ॥ ॐ आं हीं अङ्गुष्ठाभ्यां नमः । ॐ इं हीं तर्ज० । ॐ इं ही मध्य० । ॐ ऐं हीं अना० । ॐ औं हीं किन० । ॐ अ हीं करतलकरपू० । इति करन्यासः । एवं हृदयादिषडङ्गन्यासं कुर्यात् । एवं न्यासविधि कृत्वा ध्यायेत् । ॐ रक्ताम्बुजासनमशेषगुणेकिसन्धु, भानुं समस्तजगतामिधपं भजामि । पद्मद्वयाभयवरान्दधतं कराब्जैर्माणिक्यमौलिमरुणाङ्ग रुचि त्रिनंत्रम् ॥१॥ एवं ध्यात्वा मानसोपचारैः सम्पूज्य यथोक्तविधिना जपं कुर्यात् ॥



# ॥ श्री सूर्य-पूजन ॥

#### ध्यानं :-

नमः

ॐ नमः सिवत्रे जगदेकचक्षुषे जगत्प्रसूतिस्थिनिनाशहेतवे ।
त्रयीमयाय त्रिगुणात्मकारिणे विरिष्ठिनारायणशंकरात्मने ॥
ॐ क्षत्रियं काशयपरंक्तं कालिङ्ग द्वादशांगुलम् ।
पद्महस्त-द्वयं पूर्वाननं सप्ताश्व-वाहनम् ।
शिवाधि-दैवतं सूर्यं, वाह्वि- प्रत्यधिदैवतम्
रक्ताम्बुजास्नमशेष गुणैकसिन्धुं
भानुं समस्तजगतामिधपं भजामि ।
पद्मद्वयाभयवरान् दधतः करावजै -

पद्मद्वयाभयवरान् दधतः करावजे -माणिक्यमौलिमरुणाङ्गरूचिं त्रिनेत्रम् ॥ ॐ भूर्भुवः स्वः श्री-सूर्यनारायण नमः ध्यायामि चिंतयामि ।

## आवाहनम् - (હાથમાં ચોખા લઈને)

ॐ देवेश भक्तिसुलभ परिवारसमन्वित । यावत् त्वां पूजियणामि तावद्देव इहावह ॥

ॐ भूभुवः स्वः कलिङ्गदेशोद्भव काश्यपगोत्र रक्तवर्ण प्रहाधिराज भोः सूर्य इहागच्छ इह तिष्ठ ॐ सूर्याय नमः श्री सूर्यमाबाहयामि स्थापयामि । स्वागतं - (नभस्डा२ ४२ीने)

> ॐ यस्यदर्शनिम्छन्ति देवाः स्वाभीष्टिसिद्धये । तस्मै ते परमेशाय स्वागतं स्वागतञ्च ते ।

ॐ भूभुवः स्वः साङ्गं सपरिवारं सशक्तिकं श्रीसूर्यनारायणाय स्वागतं करोमि ।

आसनं - (હાથમાં અક્ષત પુષ્પ લઈને)

ॐ देबदेव महाराज प्रियेश्वर प्रजापते । आसनं दिव्यमीशान दास्येहं परमेश्वर ॥ ॐ भूभुवः स्वः श्री सूर्य० आसनं समर्पयामि ।

### पाद्यं - (આચમનીમાં જળ લઈને)

ॐ यद्भक्तिलेशसम्पर्कात्परमानन्द सम्भवः । तस्मै ते चरणाब्जाक याद्यं शुद्धाय कल्पये ॥ ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० पादयोः पाद्यंम् समर्पयामि ।

अर्घ्य - (અર્ધ્યપાત્રમાં સુગંધિત જળ સાથે એક ફળ લેવું)

ॐ तापत्रयहरं दिव्यं परमानन्दलक्षणम् । तापत्रय विमोक्षाय तवार्ध्यं कल्पयाम्यहम् ॥ ॐभू० स्वः श्री सूर्य० हस्तयोः अर्घ्यं समर्पयामि ।

आचमन - (આચમનીમાં જળ લેવું)

ॐ देवानामि देवाय देवानां देवतात्मने । आचामं कल्पयामीश शुद्धानां शुद्धि हेतवे ॥ ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० मुखे आचमनीयतोयं समर्पयामि ।

मधुपर्क स्नान - (आयमनीमां ६डीं, दूध अने मध लेवं.)

ॐ सर्वकालुष्यहीनाय परिपूर्णसुखात्मने ।

मधुपर्कमिदं देव कल्पयामि प्रसीद मे ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० मधुपर्क स्नानं समर्पयामि ।

मधुपर्कान्ते शुद्धोदकं च समर्पयामि ॥

सुगन्ध तैल स्नान - (आयमनीमां अत्तर लेवुं.)

स्नेहंगृहाण स्नेहेन लोकनाथ महाशय ।
 सर्वलोकेषु शुद्धात्मन् ददामि स्नेहमुत्तमम् ॥
 भू० स्वः श्री सूर्य० सुगन्धतैल स्नानं समर्पयामि ।
 सुगन्धतैलान्ते शुद्धोदकं च समर्पयामि ॥

तीर्थोदक स्नान - (आवाहित तीर्थोनुं शुद्ध ४० अथवा तीर्थ ४० क्षेवुं:)

गंङ्गा सरस्वती रेवा पयोणी नर्मदा जलैः ।
 स्नापितोसि मयादेव तथा शान्तिं कुरुष्व मे ॥
 भू० स्वः श्री सूर्य० शुद्धोदकस्नानं - तीर्थोदकं च समर्पयामि ।
 तीर्थोदक स्नानान्ते आचमनीयं समर्पयामि ॥

### पयः स्नानं - (यभयीभां दूध क्षेतुं.)

ॐ गोक्षीरधामन् देवेश गोक्षीरेण मया कृतम् । स्नपनं देवदेवेश गृहाण दिनमणी प्रभो ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० पयःस्नानं समर्पयामि । पयः स्नानानो शुद्धोदक स्नानानो समर्पयामि ॥

## दिधस्नानं - (यभयीमां ६डीं क्षेतुं.)

ॐ दध्ना चैव मया देव स्नपन क्रियते तव । गृहाण भकत्या दत्तं मे सुप्रसन्नो भव रविः ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० दिध स्नानं समर्पयामि । दिधस्नानान्ते शुद्धोदकस्नानं समर्पयामि ॥

## धृतस्नानं - (यभयीमां धी लेवं.)

ॐ सर्पिषा देवदेवेश स्नपनं क्रियते मया । यहराज गृहाणेदं श्रद्धया सुरसत्तम ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० धृतस्नानं समर्पयामि । धृतस्नानान्ते शुद्धोदकस्नानं समर्पयामि ॥

## मधुरनानं - (यभयीमां भध क्षेतुं.)

ॐ इदं मधु मया दत्तं रथ तुष्टयर्थमेव च । गृहाण दिनेश त्वं भक्तया मम शान्ति प्रदो भव ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० मधुस्नानं समर्पयामि । मधु स्नानान्ते शुद्धोदक स्नानं समर्पयामि ॥

## शर्करा स्नान - (यभयीमां साइर हे, ખાंડ લेवी).

ॐ सितया देवदेवेश स्नपनं क्रियते मया । गृहाण दिनेश मे भक्ताया प्रसन्नो भव सर्वदा ॥

ॐ भू० स्वः० श्री सूर्य० शर्करा स्नानं समर्पयामि । शर्करास्नानान्ते शुद्धोदक स्नानं समर्पयामि ॥

## पश्चामृत स्नानं - (यभयीमां पंयामृत क्षेत्ं.)

ॐ पंञ्चामृतं मयानीतं पयोदधिसमन्वितम् । धृतं मधुशर्करया स्नानार्थं प्रतिगृह्यताम् ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० पञ्चामृत स्नानं समर्पयामि ॥ पञ्चामृत स्नानान्ते शुद्धोदक स्नानं समर्पयामि ॥ પંચામૃત સ્નાન પછી શુદ્ધ જળ વડે સ્નાન કરાવી નિર્માલ્યનું ઉત્તરે વિસર્જન કરવું અને કરીથી કંકુ-કૂલ ચઢાવી સૂર્યયંત્ર (અથવા સૂર્યમૂર્તિ) ઉપર સૂર્ય અથવંશીર્ષ અથવા અન્ય કોઈ સૂર્ય સ્તોત્રથી દૂધ મિશ્રિત જળ વડે અભિષેક કરવો, ત્યારબાદ શુદ્ધ જળથી સ્નાન કરાવવું.

ॐ कावेरी नर्मदा वेणी तुङ्गभद्रा सरस्वती । गङ्गा च यमुना तोयं ताभ्यः स्नानार्थमाहृतम् ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० शुद्धोदक स्नानं समर्पयामि ॥ शुद्धोदकस्नानान्ते आचमनीयं समर्पयामि ॥

वस्र - (प्रत्यक्ष वस्त्र अर्पण કरवुं, शक्य होय तो सूर्यने रक्तवस्त्र अर्पवुं.)

ॐ मायाचित्र पटच्छन्ननिजगुह्योरुतेजसे । निरावरण्विज्ञानवासस्ते कल्पयाम्यहम् ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० प्रत्यक्ष वस्त्रं समर्पयामि । वस्त्रान्ते आचमनीयं समर्पयामि ।

उपदस्त्र - यज्ञोपवीत - (ઉપવસ્त्र अने ४नोई अर्पण કरवुं.)

ॐ नवभिस्ततुभिर्युक्तं त्रिगुणं देवतामयम् । उपवीतं - चोत्तरीयं गृहाण परमेश्वर ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० उपवीतं समर्पयामि । उपवीतान्ते आचमनीयतोयं समर्पयामि ।

आमूषण - (આભૂષણના અભાવે ચોખા અર્પણ કરવા.)

ॐ स्वभावसुन्दराङ्गय सत्यासत्याश्रयाय ते । भूषणानि विचित्राणि कल्पयामि सुरार्चित ॥

ॐ भू० स्वः सूर्य० भूषणानि समर्पयामि ।
. आभूषणान्ते आचमनीयं समर्पयामि ॥

गन्धं - (यंदननुं तिलक्ष करवुं.)

ॐ श्रीखण्डं चंदनं दिव्यं गन्धाढ्यं सुमनोहरम् । विलेपनं सुरश्रेष्ठ चंदनं प्रतिगृह्यताम् ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० गन्धार्चनम् समर्पवामि ।

## कुङ्कम - (કંકુનો ચાંલ્લો કરવો.)

ॐ कुङ्कमं कान्तिदं दिव्यं तामिनीकामसम्भवम् । कुङ्कमेनार्चितो देव प्रसीद परमेश्वर ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० कुङ्कमम् च पुष्प समर्पयामि । (અહીં અંગુઠો તથા કનિષ્ઠિકાના મૂળને મેળવીને ગંધમુદ્રા પ્રદર્શિત કરવી.) अक्षत - (ચોખા અર્પણ કરવા)

> ॐ अक्षता परमा दिव्या कुङ्कुमाक्ताः सुशोभिताः । मया निवेदिता भक्तया गृहाण परमेश्वर ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० अक्षतान् समर्पयामि । (અહીં બધી આંગળીઓ મેળવીને અક્ષત અર્પણ કરવા)

पुष्प - (પુષ્પ અર્પણ કરવાં)

ॐ मन्दारपारिजातादि पाटलीकेतकानि च । जाती चम्पकपुष्पाणि गृहाण परमेश्वर ।

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० ऋतुकालोद्धवानि पुष्पाणि समर्पयामि । (અહીં તર્જની અને અંગુઠો મેળવીને પુષ્પમુદ્રા પ્રદર્શિત કરવી.)

पुष्पमाला - (इसनो हार अर्पश કरवो.)

ॐ सुरिभपुष्पनिचयैर्प्रथितां शुभमालिकाम् । ददामि तव शोभार्थं गृहाण परमेश्वरं ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० सुग्रधित पुष्पमालाम् समर्पयामि ।

## ॥ अथावरण पूजा ॥

पुष्पाञ्जलिमादाय - (અંજલિમાં પુષ્પો લઈને અર્પણ કરવાં.)

ॐ सश्चिन्मयः परोदेवः परामृतरसप्रियः । अनुज्ञां सूर्य मे देहि परिवार्चनाय ते ॥

(હાથમાં ગંધપાત્ર લઈ ગંધ અર્પણ કરવું અથવા નીચે મુજબના મંત્રો ભણી અક્ષતમૂર્તિ કે, યંત્ર ઉપર સમર્પણ કરવા)

आवरणपूजामारभेत ।। (षट्कोण केसरेषु अग्निकोणे) - हीं सत्यतेजोज्वालामणे हुं फट् स्वाहा हृदयाय नमः हृदयश्रीपादुकां पूजयामि तर्पयामि नमः ॥१॥ (नैर्ऋतिकोणे) - हीं ब्रह्मतेजो ज्वालामणे हुं फट् स्वाहा शिरसे स्वाहा शिरः श्री पादुकां० ।।२।। (वायव्ये) - हीं विष्णुतेजोज्वालामणे हुं फट् खाहा शिखायै वपट् शिखाश्रीपादुका० ।।३।। (ईशाने) - हीं ठद्रतेजोज्वालामणे हुँ फट् खाहा कवयाय हुं कवचश्री पादुकां० ।।४।। (पूज्यपूजकयोमध्ये) - हीं अग्नितंजोज्वालामणे हुँ फट् खाहा नेत्रत्रयाय वौषट् नेत्रश्री पादुकां० ।।५।। (देवतापश्चिमे)- हीं सर्वतेजोज्वालामणे हुं फट् खाहा अख्राय फट् अख्र श्रीपादुकां० ।।६।। इति पडंगानि पूजयेत् ।। ततः पुष्पांजलिमादाय मूलमुचार्य ।। हीं अभीष्ट सिद्धि मे दे हि शरणागत वत्सल । भक्त्या समर्पये तुश्यं प्रथमावरणार्चनम् । इति पुष्पांजलिञ्च दत्या । पूजितास्तर्पिताः सन्तु ।। इति प्रथमोवरणम् ।। (पुष्पो अर्पश्च इ२वां)

ततोऽष्टदलं पूज्यपूजकयोर्मध्ये प्राचीं संकल्य प्राच्यादिक्रमंण चतुर्दिक्षु ॥ हां हीं आदित्याय नमः आदित्य श्रीपादुकां पूजयामि तर्पयामि ॥१॥ हीं यं खये नमः सिवश्रीपादुकां पूजयामि तर्पयामि ॥२॥ हीं ॐ भानवे नमः भानुश्री पादुकां० ॥३॥ हीं ई भारकराय नमः भारकर श्रीपादुकां० ॥४॥ इति संपूज्य आग्नेयादि विदिश्च च हीं उं उषायै नमः उषाश्री पादुकां० ॥५॥ हीं पं प्रज्ञायै नमः प्रज्ञाश्रीपादुकां० ॥६॥ हीं प्रभायै नमः प्रभाश्रीपादुकां० ॥७॥ हीं संघ्यायै नमः संघ्याश्री पादुकां० ॥८॥ इति पूजयित्या पुष्पांजिल दुद्यात् अभीष्ट सिद्धिं० (ईति द्वितियावरणम्) ॥ (पुष्पो अर्पश्च ४२वां.)

ततोऽष्टदलाग्रेषु पूर्वादिक्रमेण हीं ब्राह्मयै नमः ब्राह्मीश्रीपादुकां पूजवामि तर्पयामि ।।१।। हीं माहेश्वर्यै नमः माहेश्वरीश्री पादुकां ।।२।। हीं कौमार्ये नमः कौमारीश्री पादुका ।।३।। हीं वैष्णव्यै नमः वैष्णवीश्री पादुका ।।४।। हीं वाराह्यै नमः वाराहीश्री पादुका ।।५।। हीं इन्द्राण्यै नमः इन्द्राणीश्री पादुका ।।६।। हीं चामुण्डायै नमः चामुण्डाश्री पादुका ।।७।। हीं महालक्ष्म्यै नमः महालक्ष्मीश्री पादुका ।।८।। स्वपुरतः हीं अरुणाय नमः अरुणश्री पादुका ।।९।। इति पूजियत्वा पुष्पांजिलञ्च दद्यात् अभीष्टिसिद्धि इति तृतीयावरणम्) ।। (पुष्पो अर्पश ४२वां)

ततो भूपुराभ्यन्तरे पूर्वाधिक्रमेण ।। हीं सूर्याय नमः सूर्यश्री पादुका० पूजयामि तर्पयामि ।। ।। हीं चन्द्राय नमः, चन्द्रश्री पादुका० ।। २।। हीं मंगलाय नमः मंगलश्री पादुका० ।। ३।। हीं बृहाय नमः बृधश्री पादुका० ।। ४।। हीं बृहाय नमः बृहाश्री पादुका० ।। हीं शुक्राय नमः शुक्रश्री पादुका० ।। ६।। हीं शनेश्वराय नमः शनैश्वरश्री पादुका० ।। ७।। हीं राहवे नमः राहुश्री पादुका० ।। ८।। हीं केतवे नमः केतुश्री पादुका० ।। ९।। इति नवग्रहान् पूजियत्वा पुष्पाञ्जलें च दद्यात् ।। अभीष्टरिखिं ।। इति चतुर्थावरणम् ।। (पुष्पो अर्पश्च ४२वां.)

ततो भूपुर पूर्वादिक्रमेण हीं लं इन्द्राय नमः इन्द्रश्रीं पादुका० ॥१॥ हीं रं अग्नये नमः अग्निश्री पादुका० ॥२॥ हीं मं यमाय नमः यमश्री पादुका० ॥३॥ हीं क्षं निर्ऋतये नमः निर्ऋतिश्री० ॥४॥ हीं वं वरुणाय नमः वरुणश्री पादुकां० ॥५॥ हीं यं वायवे नमः वायुश्री पादुकां० ॥६॥ हीं कुं कुबेराय नमः कुबेरश्री पादुकां० ॥७॥ हीं हं ईशानाय नमः ईशानश्री पादुका० ॥८॥ ईन्द्रेशानयोर्मध्ये हीं ॐ ब्रह्मणे नमः ब्रह्माश्री पादुका० ॥९॥ हीं हीं अनन्ताय नमः अनन्तश्रीपादुका० ॥१०॥ इति दिक्पालान्यूजयित्वा पुष्पाञ्जलिञ्च दद्यात् अभीष्टिसिद्धि० (इति पञ्चमावरणम्) (पुष्पो अर्पश ४२वां)

तब्दाहाँ हीं तं वज़ाय नमः ॥१॥ हीं शं शक्तये नमः ॥२॥ हीं दं दण्डाय नमः ॥३॥ हीं खं खड़्गाय नमः ॥४॥ हीं पं पाशाय नमः ॥५॥ हीं अं अंकुशाय नमः ॥६॥ हीं गं गदायै नमः ॥७॥ हीं त्रिं त्रिशूलाय नमः ॥८॥ हीं पं पद्मायै नमः ॥९॥ हीं चं चक्राय नमः ॥१०॥ इत्यक्षाणि पूजयेत् (इत्यावरणपूजा समाप्त) (पुष्पो अर्पश ४२वां)

(ત્યારપછી સૂર્ય સહસ્ર નામથી પુષ્પાદિ અર્પણ કરવાં અને સૌભાગ્ય દ્રવ્ય અર્પણ કરવા.)

रक्तचंदन - (२५त यंदन - २तांष्ठितनुं यंदन अर्पण ४२वुं.)

ॐ रक्तचन्दन सम्मिश्रं पारिजातसमुद्भवम् । मया दत्तं गृहाणाशु चन्दनं गन्धसंयुतम् ॥ ॐ भूं स्वः श्री सूर्य० रक्तचन्दनम् समर्पयामि ॥

सौभाग्य द्रव्य - (અબીલ - ગુલાલ - सिंदूर - હળદર વગેરે અર્પણ કરવાં.)

ॐ चूर्णी कृत्यमहार्ध मौक्तिकमणीं श्री चूर्ण पूजाविधः कालो हन्त गतः परस्पर महाद्रोहा कुलाद् भारतात् । अद्यत्वेष सुपीत रक्त धवलैश्च्णैः कलामिः कृतेः पूजां ते परिकल्पयामि भगवत्रक्षौभभंगी कुरु ॥ ॐ भू० स्वः श्री सूर्य सौभाग्य द्रव्याणि समर्पयामि ॥

परिमलद्रव्य - (सुगंधीयुक्त द्रव्यो अर्पण करवां)

ॐ चन्दनागुरुकर्पूरकुड्कुमं रोचनं तथा । कस्तूर्यादिसुगन्धांश्च सर्वाङ्गेषु विलेपये ॥ ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० अंगविलेपनार्थे परिमल द्रव्याणि समर्पयामि ॥ धूप - (અગરબત્તી- ધૂપ વગેરે અર્પણ કરવું)

ॐ दशांग गग्गुलं धूपं चंदनागुरु संयुतम् । समर्पितं मया भक्त्या गृहाण परमेश्वर ॥

ॐ भू. स्वः श्री सूर्य. धूपमाध्रापयामि ॥ (તર્જનીમૂળ તથા અંગૂઠાના સંયોગથી ધૂપ મુદ્રા બને છે. નાભિની સામે ધૂપ બતાવી તેને ભગવાન સૂર્યની ડાબી બાજુએ મૂકી દેવો.)

ॐ सुप्रकाशो महादीपः सर्वतस्तिमिरापह । सबाह्याभ्यन्तर ज्योति र्दीपोऽयं प्रतिगृह्यताम् ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य. दीपकं दर्शयामि ॥ (મધ્યમા અને અંગુઠાને જોડીને દીપમુદ્રા પ્રદર્શિત કરવીં.)

नैवेद्य - (नैवेद्य अर्पण કरवो.)

ॐ सत्पात्रसिद्धं सुहविर्पिधानेकभक्षणम् । निवेदयामि देवेश सानुगाय गृहाण तत् ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० यथालाभोपचारानि नैवेद्यानि समर्पयामि ॥ (ડાબા હાથનો અંગૂઠો અને અનામિકાના સંયોગથી ગ્રાસ મુદ્રા પ્રદર્શિત કરી નૈવેદ્ય અર્પણ કરવો.)

ॐ नमस्ते देवदेवेश सर्वतृप्तिकरं परम् ।

परमानन्दपूर्ण त्वं गृहाण जलमुत्तमम् ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० मध्ये पानीयं जलं समर्पयामि ॥

आचनम - (આચમન માટે જળ અર્પણ કરવું.)

ॐ अच्छिष्टोऽप्यशुचिर्वापि यस्य स्मरणमात्रतः। शुद्धिमाप्नोति तस्मै ते पुनराचमनीयकम्

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० नवैद्यान्ते आचमनीय तौयं समर्पयामि ॥

ॐ द्राक्षाखर्जूरकदली - पनसाम्र - कपित्थकम् । नारिकेलेशुजम्बादि फलानि प्रतिगृह्यताम् ॥ ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० ऋतुफलानि समर्पयामि ॥

## ताम्बूल - पूगीफल - (पान - सोपारी अर्पण કरवां.)

ॐ एलालवङ्गकस्तूरीकपूरैः सुष्ठुवासिताम् । वीटिकां मुखवासार्थमर्पयामि ग्रहेश्वर ॥

ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० मुखवासार्थ सपूर्गीफल - ताम्बुलम् समर्पयामि

विशेषार्ध्य फल - (विशेषार्ध्यमां नाणियेर अर्पण ४२वुं)

ॐ फलेन फलितं सर्व च्यैलोक्यं सचराचरम् । तस्मात् फलप्रदानेन पूर्णाः सन्तु मनोरथाः ॥ ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० विशेपार्ध्यफलम् समर्पयामि ॥

दक्षिणा - (६क्षिशा अर्पश કरवी.)

ॐ पूजाफलसमृद्धयर्थं दक्षिणा च तवाग्रतः । स्थापिता तेन मे देवः पूर्णान् कुरु मनोरथान ॥ ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० हिरण्यमयी दक्षिणां समर्पयामि ॥

अारती - (હવે આરતી પ્રગટાવવીઅને સૂર્યનારાયણની આરતી બોલવी.)

\* \* \*

# -: श्री सूर्यनारायणनी आरती : -

જયકશ્યપનંદન, ૐ જય કશ્યપ-નંદન, ત્રિભુવન-તિમિર-નિકન્દન ભક્ત-હૃદય-ચંદન. જય૦

સપ્ત-અશ રથ રાજિત એક ચકધારી,(૨) દુઃખહારી, સુખકારી (૨) માનસ-મલ-હારી. જય૦

સુર-મુનિ-ભૂસુર-વંદિત, વિમલ વિભવશાળી,(૨) અધ-દલ-દલન દિવાકર (૨) દિવ્ય-કિરણ-માલી. જય૦

સકળ-સુકર્મ પ્રસવિતા સવિતા શુભકારી (૨) વિશ્વ-વિલોચન મોચન (૨) ભવ બંધન ભારી. જય૦

કમળ–સમૂહ–વિકાસક, નાશક ત્રય તાપા, (૨) રોવત સહજ હરત અતિ (૨) નમસિજ–સંતાપા. જય૦

નેત્ર-વ્યાધિ-હર સુરવર ભૂ-પીડાહારી, (૨) વૃષ્ટિ-વિમોચન સંતત (૨) પરહિત-વ્રતધારી. જય૦

સૂર્યદેવ કરુણાકર! અબ કરુણા કીજૈ (૨) હર અજ્ઞાન-મોહ સબ (૨) તત્વજ્ઞાન દીજૈ જય૦

कर्पूर नीराजन - (४५२नी आरती ४२वी.)

ॐ कदलीगर्भसभ्भूतं कर्पूरं तु प्रदीपितम् । आरात्रिकंमहं कुर्वे यश्यमे वरदोत्तम् ॥ ॐ भू० स्वः श्री सूर्य० आरात्रिकं समर्पयामि ।

प्रदक्षिणा - (ભગવાન સૂર્યની સાતવાર પ્રદક્ષિણા કરવી.)

ॐ नमस्ते देवदेवश नमस्ते इप्सितप्रदे । नमस्ते जगदाधार नमस्ते भक्तवत्सल ॥

यानि कानि च पापानिज्ञाना ज्ञानकृतानि च । तानि सर्वाणि नश्यन्ति प्रदक्षिणे पदे पदे ॥

दण्डवत्-प्रणाम - (भगवान सूर्यने दंउवत् प्रशाम अरवां.)

ॐ प्रपन्नं पाहि मामीशं भीतं मृत्युभयार्णवात् । साष्टांगोऽयं प्रणामस्तु प्रयत्नेन मयाकृतः ॥ मंत्र-पुष्पांजिल - ॐ यहाणामादि रादित्यो लोकरक्षण कारकः । विषम स्थान सम्भूतां पीडा हरतु ते रविः ॥

> नानासुगन्ध पुष्पाणि यथाकालोद्भवानि च । पुष्पांजलिं मया दत्तं गृहाण परमेश्वर ॥

🕉 भू. स्वः श्रीसूर्य. पुष्पांलिंजं समर्पयामि ।

स्तुतिपाट - क्षमापन - (स्तुति पाठ डरी क्षभायायना डरवी.)

ॐ अपराधो भवत्येय सेवकस्य पदे पदे । कोऽपरः सहतां लोके केवलं स्वामिनं विना ॥

यदुक्तं यत्व भावेन पत्रं पुष्पं फलं जलम् । निवेदितञ्च नैवेद्य गृहाण सानुकम्पया ॥

यदक्षरपदभ्रष्टं मात्राहीनं च यद् भवेत् । तत्सर्वं क्षम्यतां देव प्रसीद परमेश्वर ।।

पूजार्पण - (આ પ્રમાણે બોલીને દેવના જમણા હાથમાં પૂજા અર્પણાર્થે જળ સમર્પણ કરવું.)

अनेन यथाशक्त्या यथाज्ञानेन कृतेन समाराधनेन श्री ग्रहाधीश छाया-संज्ञा समन्वित श्रीभगवान सूर्यनारायणः प्रियताम् न मम । तत्सत् ब्रह्मार्पणमस्तु ॥

(આટલું કર્યા પછી જપ કાર્યનો આરંભ કરવો. પ્રત્યેક ગ્રહની ઉપાસનામાં ઉપરના સૂર્યપૂજનના ક્રમે જ જે તે ગ્રહની પૂજા કરવી. વૈદિક કર્મમાં વેદ મંત્રોનું સાથે સંયોજન કરવું. પ્રત્યેક ગ્રહોના ધ્યાન, ન્યાસ, વિનિયોગાદિ તેમ જ સ્તોત્ર કવચ અને મંત્રો આગળ જે તે ગ્રહના ઉપાસના વિધાનમાં આપવામાં આવેલ છે. તે પ્રમાણે યથા પ્રકાશ કાર્ય સમ્પન્ન કરવું. વૈદિક મંત્રોનું ગ્રહ વિધાન અલગ દર્શાવવામાં આવેલ છે. તે પ્રમાણે કર્મ કરાવવું.)

\* \* \*

# नवग्रह नीराजनम्

# (નવગ્રહ- આરતી)

જયદેવ જયદેવ જય રવિશશિભૌમ બુધેજય ભાર્ગવ ભાસ્કરિ તમશિખિ સુખ ધામ – જયદેવ.

વંદે ભાનું દિનકર રથગં સવિતારં, દિનાધિનાથં વ્યાધિવિનાશકુંડલિનં;

રૂધ્રગ્નિભ્યાં સહિતં દ્વિભુજં ભ્રુકુટાપ્તં, આરાર્તિક્યં કુર્વે ભાસ્કર ત્રિગુણાત્મન્ (૧) જયદેવ૦

તારાનાથં સોમં હ્યુદિચી પ્રતિપાલં, અદ્રભિરુપેતં હ્યુમચાશિવસહિતાં;

અમૃતરૂપં હ્વિજ્વર પ્રતિપાલૈ, આરાર્તિક્યં કુર્વે શંકર ધૃતભાલં. (૨) જયદેવ૦

ભૌમ મંગલ રૂપં દ્ધિભુજં સુખરતં, મેષારૂઢં ભૂમિતનુજં ૠણહરણં;

ભક્તાભીષ્ટપ્રદં ત્યાં સ્કંદાવનિ સહિતં, આરાર્ત્તિક્યં કુર્વે દીપાવલિ સહિતં (૩) જયદેવ૦

સૌમ્યં સર્વજ્ઞાનમયં તં શશિપુત્રં, કુંકુમવર્ણ શ્રુતિહસ્તં તં મગધેશ;

નારાયણયુક્તં વિષ્ણુસમેતં રથગંત્ત્વં, આરાત્તિક્યં કુર્વે નીરાજનયુક્તમ્ (૪) જયદેવ૦

દેવાચાર્ય નિર્જરપૂજ્યં ભગવન્તં,

વિદ્યાધીશં રથમારૂઢં કનકાભં;

શકોપેતં બ્રહ્મસમેતં રિપુદલનં, આરાત્તિક્યં ક્વેં ત્રિદેવૈઃ કૃતમાનમ્ (૫) જયદેવ૦

શુક્રાચાર્ય મૃતજીવિતાન્થા મૃતજનનં, શ્વેત હચૈર્યુત ૨થમારૂઢં ભૃગુપુગં;

શકોપેતં શચિસમવેતં સિતવર્ણ, આરાર્ત્તિક્યં કુર્વે સાધક સુખકરણં (૬) જયદેવ૦ સૌરાષ્ટ્રેજં કાશ્યપગોત્રં રવિપુત્રં, દેષ્ટયાનાશં વાસે સુખદં બુધમિત્રં; યમોપેતં નીલવર્ણ પ્રજાપતિચુક્તં, આરાર્ત્તિક્યં કુર્વે નીરાજનયુક્તં (૭) જયદેવ૦ વંદે રાહું ભાસ્કરદલનં ભગવન્તં, સિહ્યુદ્ભુતં હયરિપુવદનં શૌર્ચનિધિ; કાલોપેતં સર્પસમેતં રિપુદમનં,

આરાર્ત્તિક્યં કુર્વે મદિરારુણનયનમ્ (૮) જયદેવ૦ વંદે કેતુ કામરૂપિણં,

શિખિનં તં પરમેષ્ઠીં તત્પુરુષાભા નં હિભુજાસં; ચિત્રગુપ્ત-બ્રહ્મસમેતં ગ્રહકેતું, આરાર્ત્તિક્યં કુર્વે સુદશાફળહેતુમ્ (૯) જય્દેવ૦

સિદ્ધિબુદ્ધિસમેતં પવનં જગદંબા, ખમશ્ચિયુજૌ તૌ નિર્જરભિષજૌ સુબલાઢ્યૌ; વાસ્તુપતિ સક્ષેત્રપનાથં પરિવારં, આરાર્ત્તિક્યં કુર્વે મખફલસદ્ગુણ્યં (૧૦) જયદેવ૦

શુક્રહુતાશૌ ચમનિર્ૠતિક જલનાથં, પવનં, ધનદં રુદ્રમરિચિમમરેશં, સ્વાચુધચુક્તં શક્તિ સમેતં ક્રત્પાલં,

आरार्तिक्यं कुर्वे दशहिक प्रतिपालं (११) क्यहेव०

ભાનુપ્રમુખં ધર્મમયન્તં દિગીશાટ્યં, રૂદ્રેત્થાદિયુતં દક્ષિણ વામસ્થસુશપ્તં; કર્મોદ્ભૂતં સદસત્ફલદં સુખદંતં,

ગંગાધર સમશિરસા વંદે ગ્રહવરં (૧૨) જયદેવ૦

## ર. ચંદ્ર શાન્તિ વિધાન

#### 🜣 ध्यान :

ॐ समुद्रं वैश्यमात्रेयं, हस्त-मात्रं सिताम्बरम् । श्वेत द्वि-बाहुं वरदं, दक्षिणं स गदेतरम् ॥ दशाश्वं श्वेत - पद्मं विचिन्त्यमाधि - दैवतम् । जल् - प्रत्यधि - दैवं च सूर्यास्यमहात् तथा ॥

### 🜣 प्रशाम भंत्र :

ॐ सद्वाग्विलासोऽमलधीः सकामोनक्ताधिपःकुचिंतकृष्णकेशः । ककानिलात्मांबुज पद्मनेत्रो नक्षत्रनाथः सुभगोति गौरः ॥ कालाय कालरूपाय नमस्ते काल साक्षिणे । कालांगाय नमस्तुभ्यं कालाकर्त्रे नमो नमः ॥

#### 🜣 જપમંત્ર :

- (9) ॐ ऐं क्लीं सोमाय नमः ॥
- (२) ॐ श्रां श्रीं श्रौं सः चन्द्राय नमः ॥
- (३) हीं दिध-शंख तुपाराभं क्षीरोदार्णव सम्भवम् । नमामि शशिनं भक्त्या शम्भोर्मुकुट - भूपणम् ॥ (પુરાણોક્ત મંત્र)
- (४) ॐ इमं देवाऽअसपत्न सुबध्व महते क्षत्राय महते ज्यैष्ठाय महते जानराज्यायेन्द्रस्येन्द्रियाय । इम मनुष्य पुत्रममध्ये पुत्रमस्यै विशऽएप वोऽमी राजा सोमोऽस्माकं बाह्मणाना राजा ॥ ॐ चन्द्राय नमः ॥ (वेद्दोक्त भंत्र)

(५) ॐ सौं सोमाय नमः ॥

જપવિધિ : અધઃપાણિ 'શક્તિ માલા'માં જપ કરવો.

જપાદિ–સંખ્યા: અગિયાર હજાર, હોમ ૧૧૦૦, તર્પણ ૧૧૦, અભિષેક - ૧૧, બ્રાહ્મણ ભોજન - ૨ (કળિયુગ પ્રમાણે ૪૪૦૦૦ જપ)

બલિ દ્રવ્યઃ ધૃત - પાયસ

પૂજા દ્રવ્ય : સફેદ ફૂલ (શ્વેત પુષ્પ), પુષ્પમાળા, આભરણ, શ્વેત ચંદન, અને સરળ ધૂપ.

હોમ : 'પિંગલ' નામક અગ્નિ, અધિ દેવતા ઉમા.

સમિધા : પલાશ (ખાખરાના સમિધ)

ખત્યધિ દેવતા : જળ (વરુણ)

દક્ષિણા અને દાન : શંખ, પટ્ટવસ્ત્ર, ધોળી ગાય, ક્ષીર પૂરિત શંખ, રજતનિર્મિત ચંદ્ર, સુવર્ણ, રૂપું, મોતી, તાંદુલ, શ્વેતવૃષભ, ઘી, શ્વેત વસ્ત્ર, શ્વેત પુષ્પ.

પૂજન: ચંદ્રનું યંત્ર અને મૂર્તિ ચાંદી-રૂપાની (રજત નિર્મિત) હોય તે જરૂરી છે. નિષેદ્ય: પ્રથમ શ્રી ગણેશ પૂજન, પીઠ પૂજનાદિ કરીને ચંદ્ર પૂજનનો આરંભ કરવો. યજમાનના અધિકારને ધ્યાનમાં લઈ વેદોક્ત, પુરાણોક્ત યા તંત્રોક્ત પૂજન સંપાદન કરી જપ નિર્દિષ્ટ વિધિ પૂર્વક કરવા.

## 🜣 વેદોક્ત ચંદ્ર પૂજન અને જપ પ્રયોગ :

अथ चन्द्रमन्त्रः- इमन्देवेतिमन्त्रस्य गौतम ऋषि; सोमो देवता, विराद् छन्दः सोमप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः । ।। अथ देहाङ्गन्यासः ।। इमं देवा शिरिस । असपल ललाटे । सुवध्वं नासिकायाम् । महते क्षत्राय मुखे । महते जयेष्ट्याय हृदये । महते जानराज्याय उदरे । इन्द्रस्येन्द्रियाय नाभौ । इभमनुष्य कट्याम् । पुत्रपुषै मेद्रे । पुत्रमस्यै ऊर्वोः । विशऽएष वो जान्वोः । मीराजा जंधयोः । सोमोऽस्माकं गुत्फयोः । ब्राह्मणाना राजा पादयोः ।। अथ करन्यास ।। इमन्देवाऽअसपल

सुवध्वं अंगुष्ठाभ्यां नमः । महते क्षत्राय महते ज्येष्ठायाय तर्जनी० । महते जानराज्यायेन्द्रस्येन्द्रियाय मध्यमा० । इमममुष्य पुत्रममुष्यै पुत्रमस्यै अनामिका० । विशऽएष वो मीराजा कनिष्ठिका० । सोमोऽस्माकं ब्राह्मणाना राजा करतल०। एवं हृदयादिन्यासः । इमन्देवाऽअसपत्न सुवध्वं हृदयाय० । महते क्षत्राय महते ज्येष्ठयाय शिरसे० । महते जानराज्यायेन्द्रस्येन्द्रियाय शिखायै० । इमममुष्य पुत्रममुष्यै पुत्रमस्यै कवचा० । विशऽएष वो भी राजा नेत्रत्रयायः०। सोमोऽस्माकं ब्राह्मणाना

### राजा अस्त्राय फट्।

अथ ध्यानम् - श्वेतम्बरः श्वेताविभूषणश्च श्वेतद्युतिर्दण्डधरो द्विबाहुः । चन्द्रोऽमृतात्मा वरदः किरीटी मिय प्रसादं विदधातु देवः ॥१॥ चन्द्रगायत्री - ॐ अत्रिपुत्राय विद्यहे सागरोन्द्रवाय धीमिह तत्रश्चन्द्रः प्रचोदयात् ॥१॥ जपमन्त्रः- ॐ श्राँ श्रौं सः ॐ भूर्भवः रवः ॐ इमन्देवाऽअसपत्न सुवध्वम्महते क्षत्राय महते ज्येष्ठयाय महते जानराज्यायेन्द्रस्येन्द्रियाय । इमममुष्य पुत्रममुख्य पुत्रमस्यै विशऽएष चोऽमीराजा सोमोस्माकंब्राह्मणाना राजा । ॐ रवः भुवः भूः ॐ सः श्रौ श्रौं श्राँ ॐ सोमाय नमः । जपसंख्याएकादशसहस्त्राणि १९०००, जपान्ते पलाशसमितिलपायसधृतैर्दशांशहोमः, अन्यत्सव पूर्ववत् ॥ अथ दानद्रव्याणि ॥

सद्वंशपात्रस्थिततन्दुलाश्व कर्पूरमुक्ता फलशुभ्रवस्त्रम् । युगोपयुक्तं वृग्यस्य गेर्घ्यं चन्द्राय दद्या धृतपूर्णकुम्भम् ।।

## 🌣 तंत्रोड्त यंद्रपूषन अने षप प्रयोग :

अथ चन्द्रमन्त्रः- ॐ खो सोमाय नमः (मतान्तरे सौ गांमाय नमः) इति षडक्षरों मन्त्रः ॥ ॐ अस्य श्रीसोममन्त्रस्य भृगुऋषिः, पंक्तिश्रुन्दः, गांमां दंचता. खौ बीजम्, नमः शक्तिः, सोमप्रीतये जपे विनियोगः । ॐ भृगुऋषये नमः सिरिसे । ॐ पंक्तिष्ठन्दसे नमः मुखे । ॐ सोमदेवतायै नमो हृदि । ॐ खौ बीजाय नमः गुह्ये । ॐ नमः शक्त्ये नमः पादयोः । इति ऋष्यादिन्यासः । ॐ सां अंङ्गुष्ठाभ्यां नमः । ॐ सी तर्ज्जनी० । ॐ सूं मध्य० । ॐ सै अनामिका० । ॐ सौ कानि० । ॐ सः करतलकर पृ० । इति करन्यासः । एवं हृदयादिन्यासं कृत्या ध्यायेत् - ॐ कर्पूरस्फटिकावदातमनिशं पर्णेन्दुबिन्दाननं, मुक्तादामविभूषितेन वपुषा निर्मूलयन्तं तमः । हस्ताभ्यां कुमुदं वरञ्च दधतं नीलालकोद्धासित, स्वीयांकस्थमृगोदिताश्रयगुणं सोमं सुधाब्धिं भजे ॥१॥ एवं ध्यात्याः मानसोपचारेः सम्पूज्य जपं कुर्यात् ॥



## 3. મંગળ-શાન્તિ વિધાન

#### 🕸 ध्यान :

ॐ आवस्त्यं क्षत्रियं रक्तं, मेषस्थ चतुरङ्गुलम् । आरक्तः माल्य - वसनं, भारद्वाजं चतुर्भुजम् ॥

दक्षिणोर्घ्व - क्रमाच्छक्ति - वराभय गदा करम् । आदित्याभि - मुखं देवं, तद्-वदेव समाह्यये ॥

स्कन्दाधि - दैवतं भौमं, क्षिति प्रत्यधि-देवतम् ॥

### 🜣 प्रशाभ मंत्र :

रक्तमालयाम्बर धरः शक्तिशूल गदाधरः । चतुर्भुजो मेषगमो वरदः स्यादधरास्तुतः ॥ धरणीगर्भ - सम्भूतं, विद्युत् - पुञ्ज - सम - प्रभम् । कुमारं शक्ति - हस्तं च, लोहिताङ्क नमाम्यहम् ॥

### 🕸 ४५ मंत्र :

- (9) ॐ क्रां क्रीं क्रौं सः भौमाय नमः ।
- (२) ॐ हूँ श्रीं मह्नलाय नमः ।
- (३) ॐ भौं भौमाय नमः ।
- (४) हीं धरणीगर्भ सम्भूतं विद्युत्कान्ति सम प्रभम् । कुमारं शक्ति हस्तं च मंगलं प्रणमाम्यहम् ॥ (पुराशोक्त मंत्र)
- (५) ॐ अग्निर्मूदर्धा दिवः रुकुत्पत्ति पृथिव्याऽअयम् । अपा रेता सि जिन्वति ॥ ॐ भौमाय नमः ॥ (वेदोक्त भंत्र)

જપવિધિ: ઊર્ધ્વપાણિ 'શૈવ-માલા' માં જપ કરવો.

જપાદિ સંખ્યા: દશ હજાર, હોમ ૧૦૦૦, તર્પણ ૧૦૦, અભિષેક - ૧૦, બ્રાહ્મણ ભોજન - ૧, (કળિયુગ પ્રમાણે ૪૦૦૦૦ જપ)

બલિદ્રવ્ય : ઘી, તલ, રક્તપુષ્પ, દેવદારનો ધૂપ.

હોમ : 'ધ્રૂમ' નામક અગ્નિમાં 'ખેર (ખદિર) કાષ્ટ'ની સમિધાથી હોમ કરવો.

અધિ દેવતા : સ્કંદ.

પૂજા દ્રવ્ય : કુમકુમ, ચંદન, રક્ત-પુષ્પાદિ, દેવદારનો ધૂપ.

દક્ષિણા અને દાન : ૨ક્તવર્ણ વસ્ત્ર, પ્રવાલ, મસૂર, તાંબાનું પાત્ર, સુવર્ણ, કાંસાનું પાત્ર, ૨ક્ત વૃષભ, ગૉળ, કરેણનાં ફૂલ, કેસર, ઘી, કસ્તૂરી, લાલ ચંદન, ઘઉં વગેરે. પૂજન : તામ્ર પત્ર પર અંકિત મંગળનું યંત્ર અને મંગળની તાંબાની મૂર્તિનો પૂજનમાં ઉપયોગ કરવો.

નિષેદાઃ પ્રથમ શ્રી ગણેશપૂજન, પાઠ પૂજનાદિ કરી મંગળ પૂજનનો આરંભ કરવો. યજમાનના અધિકારને ધ્યાનમાં લઈ વેદોક્ત પુરાણોક્ત યા તંત્રોક્ત પૂજન સંપાદન કરી જપ નિર્દિષ્ટ વિધિપૂર્વક કરવા.

## 🜣 वेहोस्त मंगलपूषन अने षप प्रयोग :

अथ भोममन्त्र :- अग्निर्मूखेति मन्त्रस्य विरूपाङ्गिरस ऋषिः, अग्निदेवता, गायत्री छन्दः, भोमप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥ अथ देहांगन्यासः ॥ अग्निः शिरसि । मुर्खा ललाटे । दिवः मुखे । ककुत् हृदये । पितः उदरे । पृथिच्या नाभा । अयं कद्याम् । अपा जान्वोः । रेता सि गुल्फयोः । जिन्वति पादयोः ।। अथ करन्यास ।। अग्निमूंर्छा अंगुष्ठा० । दिवः ककुत् तर्जनी० । पतिः मध्यमा० । पृथिव्या अयम् अनामिका० । अपा रेता सी कनिष्टिका० । जिन्दाति करतल० । एवं हृदयादिन्यासः । अग्निमूर्घ्या हृदयाय० । दिवः ककुत शिरसे० । पतिः शिखायै० । पृथिव्या अयं कवचा० । अपा रेता सि नेत्रत्र० । जिन्वति अस्राय० ।। अथ ध्यानम् - रक्ताम्बरो रक्तवपुः किरीटी चतुर्भुजो मेपगतो गदाभृत् । धरासुतः शक्तिधरश्च शूली सदायमस्मद्वरदः प्रसन्नः ॥१॥ भौमगायत्री - ॐ क्षितिपुत्राय विदाहे लोहितांगाय धीमहि तन्नो भीमः प्रचोदयात् । जपमन्त्र :- ॐ क्राँ क्रीं क्रौं सः भूर्भुवः स्वः ॐ अग्निर्म्मूर्छा दिवः ककुत्पतिः पृथिव्याङअयम् अपा रेता सि जिन्चिति । ॐ स्व भुवः भूः ॐ सः क्रौं क्रीं क्रौं ॐ भौमाय नमः ॥ जपसंख्या - दशसहस्राणि १००००, जपान्ते खदिरसमित्तिलपायसधृतैर्दशांश-होमः, अन्यत्सर्व पूर्ववत ।। अथ दानद्रत्याणि ।। प्रवालगोधूममसूरिकाश्च वृषो ऽरुणश्चापि गुडः सुवर्णम् । आरक्तवसं करवीरपुष्णं ताम्रं च भौमाय वदन्ति दानम् ॥

# 🜣 તંત્રોક્ત મંગળ પૂજન અને જપ પ્રયોગ :

अथ भौममन्त्र :- ॐ अं अंगारकाय नमः । ॐ अस्य श्रीभौममन्त्रस्य ब्रह्मा ऋषिः, गायत्री छन्दः अंगारको देवता, अं बीजं, आपः शक्तिः, अङ्गारकप्रीतये जपे विनियोगः । ॐ ब्रह्माऋषये नमः शिरित । ॐ गायत्रीछन्दसे नमः मुखे । ॐ अंगारकदेवतायै नमः हृदये । ॐ बीजाय नमः गुह्ये । ॐ आपः शक्त्ये नमः पादयोः । ॐ आं अङ्गुष्ठाभ्यां नमः । ॐ इं तर्ज० । ॐ ॐ मध्य०। ॐ एं अना० । ॐ औ कनि० । ॐ अः करतलकपूर० । एवं हृदयादिन्यासं कृत्वा ध्यायेत् - ॐ नमाम्यगारकं देवं रक्ताभाम्बरभूषणम् । जानुस्थवामहस्ताद्ध्यं साभयेत-रपाणिकम् । एवं मानसोपचारैः सम्पूज्य जूपं कुर्यात् ।।

# ४. जुध – शान्ति – विधान

#### 🌣 ध्यान :

ॐ मागधं द्वांगुलात्रेय वैश्यं पीतं चतुर्भुजम् । वामोर्घ्यं - क्रमतश्चापं गदा - वर विधिगवम् ॥ सूर्यास्यं सिंहगं सौम्यं पीत-वस्त्रं तथाऽऽहवयेत् । नारायणाधि - दैवं च, विष्णु प्रत्यधि - दैवतम् ॥

### 🜣 प्रशाम भंत्र :

श्यामः शिरालश्च कलाविधिज्ञः केतुहलो कोमलवाग्विलासी । रजाधिको मध्यमरूपधृक् स्यादाताम्रनेत्रो द्विजराजपुत्रः ॥

#### 🜣 જપ मंत्र

- (१) ॐ ऐं स्त्रीं श्रीं बुधाय नमः ।
- (२) ॐ ब्रां ब्रीं ब्रौं सः बुधाय नमः ।
- (३) ॐ बं बुधाय नमः ।
- (४) हीं प्रियंगुकलिका श्यामं रूपेणाप्रतिमं बुधम् । सौम्य सर्व-गुणोपेतं नमामि शशिनः सुतम् ॥ (पुराष्ट्रोक्त भंत्र)
- (५) ॐ उद्घुध्वास्वाग्ने प्रतिजागृहि त्विमिष्टापूर्ते स सृजे थामय च । अस्मिन्त्स धस्थेऽअध्युतरस्मिन् विश्वेदेवा यजमानश्च सीदत ॥ ॐ बुधाय नमः ॥ (वेदोक्त भंत्र)

જપ વિધિ : - શુદ્ધપાણિ "શૈવ-માલા"માં જપ કરવા.

જપાદિ સંખ્યા: - ચાર હજાર, હોમ ૪૦૦, તર્પણ ૪૦, અભિષેક - ૪, શિશુ ભોજન - ૨, બ્રાહ્મણ ભોજન - ૧ (કળિયુગ પ્રમાણે ૧૬૦૦૦ જપ)

**બલિ દ્રવ્ય**:- મગ - ચોખા.

હોમ :- 'જઠર' નામક અગ્નિમાં અપામાર્ગ (જંજેઠા)ના સમિધ સાથે ઘીનો હોમ કરવો. તલનો પણ હુત દ્રવ્યમાં ઉપયોગ થઈ શકે.

અધિદેવતા :- નારાયણ, પ્રત્યધિ-દેવતા : વિષ્ણુ.

પૂજનઃ- દ્રવ્યઃ - પીળાં પુષ્પો, વસ્ત્ર, માળા, આભરણ, સરસગંધ, ધૃત યુક્ત દેવદારુ ધૂપ.

દક્ષિણા અને દાન :- કુસુમવાસિત વસ્ત્ર, યજ્ઞ-સૂત્ર, ચંદન, સુવર્ણ, કાંસાનું પાત્ર, પાનું (પન્નારત્ન), હાથીદાંત, લીલું વસ્ત્ર, ઘી-સાકર, કપૂર, પીળાં ફૂલ-ફળ, શસ્ત્ર, મગ, દક્ષિણા વગેરે.

પૂજન :- બુધની મૂર્તિ અને યંત્ર શક્ય હોય તો સોનાની અથવા સોનાના ઢોળવાળી બનાવી પૂજનમાં ઉપયોગ કરવો.

નિષેધ :- પ્રથમ શ્રી ગણેશપૂજન, પાઠ પૂજનાદિ કરી બુધ પૂજનનો આરંભ કરવો. યજમાનના અધિકારને ધ્યાનમાં લઈ વેદોક્ત, પુરાણોક્ત યા તંત્રોક્ત પૂજન સંપાદન કરી. જપ નિર્દિષ્ટ વિધિ પૂર્વક કરવા.

# 🜣 वेहोस्त जुध पूषन अने षप प्रयोग :

अथ सौम्यमन्त्रः- उदूबुध्यस्वेति मन्त्रस्य परमेष्ठी प्रजापित ऋृपिः, त्रिष्टुछन्दः, बुधो देवता, बुधप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥ अथ देहांङ्गन्यासः ॥ उद्बुध्यस्वेति शिरिस । अग्ने प्रति ललाटे । जागृहि त्वं मुखे । इष्टापूर्ते हृदये । समुजेधामयग्व नाभौ । अस्मिन्तरघस्थे कटयाम् । अदध्युतरस्मिन् ऊर्वोः । विश्वे देवा जान्वोः । यजमानश्च गुत्फयोः । सीदत पादयोः ॥ अथ करन्यासः ॥ उद्बुध्यस्वाग्ने प्रतिजागृहि त्वम् अङ्गुष्ठाभ्यां नमः । इष्टापूर्ते तर्जनी० । स सृजेधामयं च मध्यमा० । अस्मिन्तरघस्थेऽधेयुत्तरस्मिन् अनामिका० । विश्वेदेवा यजमानश्च कनिष्ठिका० । सीदत करतल० । एवं हृदयादिन्यासः । अद्वुध्यस्वाग्ने प्रतिजागृहि त्वं हृदयाव । इष्टापूर्ते शिरसे० स सृजेधामयञ्च शिखायै० । अस्मिन्तरघस्थेऽअध्युत्तरस्मिन् कवचा० । विश्वेदेवा यजमानश्च नेत्रत्र० सीदत अस्त्रा०।

अथ ध्यानम्-पीताम्बरः पीतवपुः किरीटी चतुर्भुजो दण्डधरश्च हारी । चर्मासिधृक् सोमएतो गदासुतो गदाभृत् सिंहाधिरूढो वरदो बुधश्च ॥१॥ बुधगायत्री ॐ चन्द्रपुत्राय विद्यहं रोहिणीप्रियाय धीमहि तन्नो बुधः प्रचोदयात् ॥१॥ जपमन्त्रः - ॐ ब्रां ब्रीं ब्रां सः भूर्भुवः स्वः ॐ उद्बुध्यस्वाग्ने प्रतिजागृहि त्वमिष्टापूर्ते सः सृजेधामयञ्च अस्मिन्तसधस्थेऽअध्युत्तरस्मिन्निवश्चे देवा यजमानश्च सीदत ॥ ॐ स्वः भुवः भुः ॐ सः ब्रां ब्रीं ब्रां ॐ सौम्याय नमः । जपसंख्या - चतुः सहस्त्राणि ४०००, जपान्ते अपामार्गरामित्तिलपायसधृतैर्दशाशहोमः । अन्यत्सर्वपूर्ववत् अथ - दानद्रव्यणि । चैलं च नीलं कलधीतकास्यं मुद्राज्यगारुत्मतसर्वपूष्मम् । दासी च दन्तो द्विरदस्य नूनं वदन्ति दानं विधुनन्दनाय ।

# 🌣 तंत्रोड्त जुधपूषन अने षप प्रयोग :

अथ बुधमन्त्र:- ॐ बं बुधाय नमः । ॐ अस्य श्री बुधमंत्रस्य ब्रह्मा ऋषिः, पंक्तिश्छन्द, बुधो देवता, बुं बीजं, आपः शक्ति, बुधप्रीतये जपे विनियोगः । ॐ ब्रह्माऋषये नमः शिरिस । ॐ पंक्तिश्छन्दसे नमः मुखे । ॐ बुधदेवताये नमः हृदये । ॐ बुं बीजाय नमः गुह्ये । ॐ बुं भध्य-० । ॐ बुं कनि० । ॐ बुं कर्तलकरपू० । एवं हृदयादिन्यासं कृत्वा ध्यायेत् - ॐ वन्दे बुधं सदा देवं पीताम्बरसुभूषणम् । जानुख्यवामहस्ताढयं सामयेतरपाणिकम् ।। एवं ध्यात्वा मानसोपचारेः सम्पूज्य जपेत् ।।

# ૫. બૃહસ્પતિ (ગુરુ) – શાન્તિ – વિધાન

#### 🜣 ध्यान :-

ॐ द्विजमङ्गिरसं पीतं सैध्धवं च पडहुलम् । ध्यायेत् पीताम्बरं जीवं सरोजस्यं चतुर्भुजम् ॥ दक्षोर्टृदक्षे वरदं करकाङ्गदमाह्नयेत् । ब्रह्माधि-दैवतं सूर्यास्यमिन्द्र - प्रत्यधि-दैवतम् ॥

### 🜣 प्रशाम भंत्र :-

शक्राधिदेवैः परिपूजितोसित्वंजीवभूतो जगतोहिताय । ददातियोनिर्मलशास्त्रबुद्धिं सवाक्पतिर्मेविदधातुलक्ष्मीम् ॥ सकलसुरगुरुर्योब्रह्मतुल्यप्रभावस्त्रिदशपतिकिरीटैर्धृष्टपादारविंदः । विमलमतिविलासी सर्वमांगल्यहेतुर्ददतुममविभूतिवा क्पतिः सुप्रभावः॥

- ☆ જ૫ मंत्र:- (१) ॐ हीं क्लीं हूं बृहस्पतये नमः ।
  - (२) ॐ यां यीं यौं सः गुरवे नमः ।
  - (३) ॐ ज्रां ज़ीं ज़ौं सः गुरवे नमः ।
  - (४) ॐ गुं गुरवे नमः ।
  - (५) ॐ देवानां च ऋषीणां च गुरुकाञ्चनसन्निभम् । बुद्धिभूतं त्रिलोकेशं तं नमामि बृहस्पतिम् ॥ (पुराषाक्रित मंत्र)
  - (६) ॐ बृहस्पतेऽअति यदर्यो ङअर्हाद्यमद्विभाति-क्रतुमञ्जनेषु यद्दीदयच्छवसडऋतेप्रजाततदस्मा-सुद्रविणं धेहि चित्रम् ॥ ॐ बृहस्पतये नमः ॥ (वेदोक्त भंत्र)

જપ-વિધિ:- શુદ્ધ પાણિ "શૈવ-માલા" (દેવ-કર-માલા)માં જપ કરવા.

જપાદિ સંખ્યા: - જપ ૧૯ હજાર, હોમ ૧૯૦૦, તર્પણ ૧૯૦, અભિષેક ૧૯, શિશુ-ભોજન ૨, જ્યોતિર્વિદ ભોજન - ૧, (કળિયુગ પ્રમાણે ૭૬૦૦૦ જપ)

બલિદ્રવ્ય: - ચણાની દાળ, સાકર અને ઘી યુક્ત બલિ અર્પવા.

**હોમ**:- 'શિખિ' નામક અગ્નિમાં અશ્વસ્થ (પીપળા)ના લાકડાંનો ઘી અને તલ સાથે હોમ કરવો.

અધિદેવતા :- બ્રહ્મા, પ્રત્યધિ દેવતા : ઇન્દ્ર.

**પૂજા દ્રવ્ય :-** પીળાં પુષ્પ વસ્ત્રાદિ, ચંદન, અગર, કસ્તુરી, કુમકુમ અને દશાંગ . ધૂપ. . દક્ષિણા અને દાન :- પીત વસ્ત્ર, યજ્ઞોપવીત, મુક્તા (મોતી, સુવર્શ, કળ, કાંસાનું પાત્ર, પુષ્પરાગ-રત્ન, ચણાની દાળ, સાકર, ઘોડો (ચાંદીનો અશ્વ), પીળાં પુષ્પ, હળદર, ઘી, મીઠું, દક્ષિણા વગેરે.

પૂજન :- ગુરુનું યંત્ર પુખરાજ રત્ન સાથે અને ગુરુની મૂર્તિ સુવર્ણની અથવા સોનાના ઢોળવાળી હોય તો ઉત્તમ.

નિષેદા: - પ્રથમ શ્રી ગણેશ પૂજન, પાઠ પૂજનાદિ કરીને ગુરુ પૂજનનો આરંભ કરવો. યજમાનના અધિકારને ધ્યાનમાં લઈને વેદોક્ત, પુરાણોક્ત યા તંત્રોક્ત પૂજન સંપાદન કરી જપ નિર્દિષ્ટવિધિ પૂર્વક કરવા.

## 🜣 वेहोस्त गुरुपूर्व अने ४५ प्रयोग :

अथ बृहरपतिमन्त्रः - बृहरपतेति मन्त्रस्य गृत्समद ऋषिः, अनुष्ट्रपृछन्दः, ब्रह्मा देवता. बहस्पतिप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥ अथ देहांगन्यासः ॥ बृहस्पते शिरिस । अतियदर्पो ललाटे । अहोद्युमत् मुखे । विभाति क्रतुमत हृदये । जनेषु नाभौ । यदीदयत् कट्याम् । शवसऋतप्रजात उर्वोः । तदस्मासु द्रविणं जान्वोः । धेहि गुल्फयोः । चित्रं पादयोः ॥ अथ करन्यासः ॥ बृहस्पतेड अतियदर्यो अंगुष्ठा० । अर्हाद्युमत् तर्जनी० । विभाती क्रतुमन् मध्यमा० । जनेषु अनामिका० । यद्दीदयच्छवसऋतप्रजाततदस्मासु कनिष्ठिका० । द्रविणं धेहि चित्रम् करतल० । एवं हृदयादिन्यासः । बृहरपतेडअतियदर्थ्यो हृदयाय० । अर्हाद्युमत् शिरसे० । विभाति क्रतुमत् शिखाये० । जनेषु कवचा० । यद्दीदयच्छवसऋतप्रजाततदरमासु नेत्रत्र० । द्रविणं धेहि चित्रम् असाय फट् ।। अध ध्यानम् - पीताम्बरः पीतवपुः किरीटी चतुर्भजो देवगुरुः प्रशान्तः । तथाडक्षसूत्रं च कमण्डलुञ्च दण्डञ्च विभ्रद्ववरदोडस्तु मह्मम् ॥१॥ गुरुगायत्री - ॐ अंगिरोजाताय विदाहे वाचरपतये धीमहि तन्नो गुरुः प्रचोदयात् ॥१॥ जपमन्त्रः- ॐ हाँ हीं हों सः भूर्भूवः स्वः बृहरपतेडअतियदय्योंडअर्हाधुमद्विभातिक्रतुमज्जनेषु यद्दीदयच्छवसङऋत तदरमासु द्रविणन्धेहि चित्रम् । ॐ भुवः भुरः भूः ॐ सः हों हीं हां ॐ बृहस्पतये नमः ।

जपसंख्या एकोनविंशतिसहस्राणि १९०००, जपान्ते अश्वत्यसमित्तिलपाय -सधुतैर्दशांशहोमः । अन्यत्सर्वं पूर्ववत् ।

अथ दानद्रव्याणि ।। सर्करा च रजनीतुरङ्गम पीत्तधान्यमपि पीतमन्बरम् । पुष्पराजलवणे च काज्जनं प्रीतये सुरगुरोः प्रदीयताम् ।।

# 🜣 तंत्रोक्त गुरुपूषन अने षप प्रयोग :

अथ बृहस्पतिमन्त्रः- ॐ वृ बृहस्पतये नमः इत्यष्टाक्षरों मन्त्रः । ॐ अस्य श्रीबृहस्पतिमन्त्रस्य ब्रह्मा ऋषिः, अनुष्टुष्ठन्दः, बृहस्पतिर्देवता, बृं वीजस्, नमः शक्ति, श्रीबृहस्पतिप्रीतये जपे विनियोगः । ॐ ब्रह्माऋषये नमः सिरिस । ॐ अनुष्टुष्ठन्दसे नमः मुखे । ॐ बृहस्पतिदेवतायै नमः हृदये । ॐ वृं ब्रीजाय नमः गुह्मे । ॐ नमः शक्तये नमः पादयोः । इति ऋष्यादिन्यासः । ॐ ब्रां अंगुष्ठाभ्यां नमः । ॐ बीं तर्ज० । ॐ ब्रूं मष्यमा० । ॐ ब्रें अना० । ॐ ब्रों किन० । ॐ ब्रः करतलकर पु० । इति करन्यासः । एवं हृदयादिन्यासं कृत्या ध्यायेत् । अध ध्यानम् - तेजोमयं शक्तित्रिशूलहरतं सुरेन्द्रसंघरतृतपादपङ्कजम् मेधानिधि मत्त्यगतं द्विवाहू गुरु भजे मानसपङ्कजेडहम् ।।१।। एवं ध्यात्वा मानसोपचारैः सम्पूज्य जपेत् ।।

## इ. शुक्र-शान्ति-विधान

#### 🕸 ध्यान :-

ॐ शुक्रें भोजकटं विप्रं भार्गवं च नवांगुलम् पद्मस्थरसग्राह्मये सूर्य मुखं धेतं चतुर्भुजम् गदाऽक्ष-चरं च कोदण्ड - हस्तं सितास्वरम् शुक्राधिदैवतं ध्यायेच्छची प्रत्यधि - दैवतम् ॥

#### ☆ પ્રણામ મંત્ર:-

श्वेतांभोज निषण्णमावणतटे श्वेतांबरं लेपनं नित्यं भक्तजनाय संप्रदिदतं वासोमणीन् हाटंकम् । वामेनैव करेण दक्षिणकरे व्याख्यानमुद्रांकितं शुक्रं दैत्यवंरार्चितं स्मितमुखं वन्दे सितांग प्रभुम् ॥

### ☆ જપ મંત્ર :-

- (१) ॐ हीं श्रीं शुक्राय नमः।
- (२) ॐ द्रां दीं दौं सः शुक्राय नमः ।
- (३) ॐ शुं शुक्राय नमः।
- (४) हीं हिम-कुन्द मृणालाभं दैत्यानां परम गुरुम् । सर्वशास प्रक्कारं भार्गवं प्रणमाम्यहम् ॥ (पुराशोक्त भंत्र)
- (५) ॐ अत्रात्परिसुतो रसं ब्रह्मणा व्यपिबत क्षत्र पयः सोमं प्रजापितः । ऋतेन सत्यंमिन्द्रियं विपात शुक्राऽधिसुऽईन्द्रस्येन्द्रियमिदं पयोऽमृतं मधु ॐ शुक्राय नमः ॥ (वेदोक्त भंत्र)

જપ વિધિ:- શુદ્ધ પાણિ "શૈવ-માલા"માં જપ કરવો.

જપાદિ સંખ્યા: - સોળ હજાર, હોમ ૧૬૦૦, તર્પણ ૧૬૦, અભિષેક ૧૬, બ્રાહ્મણ ભોજન ૧. (કળિયુગ પ્રમાણે ૬૪૦૦૦ જપ)

**બલિદ્રવ્ય** :- પાયસ (દૂધપાક)

e)મ :- 'હારક' નામક અગ્નિમાં ઉદુમ્બર (ઉમરડા)ના સમિધ, ઘી, તલ અને પાયસ દ્રવ્યથી હોમ કરવો.

અધિદેવતા :- ઇન્દ્ર, પ્રત્યધિ દેવતા, શચી.

પૂજા દ્રવ્ય :- શ્વેત પુષ્પાદિ, શ્વેત વસ્ત્ર, શ્વેત ચંદન, અગરુધૂપ.

**દાન અને દક્ષિણા:** - શુકલ વસ્ત્ર, સુવર્ણ, મોતી, રૂપું, હીરો, ચોખા, ઘી, રંગબેરંગી વસ્ત્ર, સફેદ પુષ્પ, શ્વેત ચંદન, દૂધ, દહીં, સાકર, શ્વેત માળા, સુગંધિત દ્રવ્ય, શ્વેત અશ્વ, દક્ષિણા.

પૂજન: - શુક્રનું યંત્ર હીરક રત્ન સાથે અને શુક્રની મૂર્તિ સુવર્ણની અથવા સોનાના ઢોળવાળી હોય તો અતિ ઉત્તમ.

નિષેદ્ય :- પ્રથમ શ્રી ગણેશપૂજન, પાઠ પૂજનાદિ કરીને શુક્ર પૂજનનો આરંભ કરવો. યજમાનના અધિકારને ધ્યાનમાં લઈને વેદોક્ત પૂજન સંપાદન કરી જપ નિર્દિષ્ટવિધિ પૂર્વક કરવા.

## 🜣 वेहोस्त शुरुपूषन अने षप प्रयोग :

अथ शुक्रमन्त्रः- अन्नात्परिस्नुतेति मन्त्रस्य प्रजापितऋषिः, अनुष्टुफ्डन्दः शुक्रोदेवता, शुक्रपीत्यर्थे जपे विनियोगः ।। अथ देहांगन्यासः । अन्नात्परिस्नुतः शिरिषे । रसं ब्रह्मणा ललाटे । व्यपिबत्क्षत्रं मुखे । पयः सोमं हृदये । प्रजापितः; नामौ । ऋतेन सत्यं कद्याम् । इन्द्रिय विपान गुदे । शुक्रवृषणे । अन्धस ऊर्वोः अमृतंमधु इन्द्रस्येन्द्रियं जानुनोः । इदं पयः गुल्फ्योः । पादयोः ॥ अथ करन्यासः ॥ अन्नात्परिस्नुतो रसं अंगुष्ठा० । ब्रह्मणा व्यपिबत्क्षत्रं तर्ज्जनी० । पयः सोमम्प्रजापितः मध्यमा० ऋतेन सत्यमिन्द्रियं अनामिका० । विपानठं० शुक्रमन्धस कनिष्टिका० । इन्द्रस्येन्द्रियमिदम्पयोमृत्यं मधु कर तल० । एवं हृदयादिन्यासः । अन्नात्परिस्नुतो रसं हृदया० । ब्रह्मणा व्यपिवत्क्षत्रं शिरसे० । पयः सोमं प्रजापित शिखायै० । ऋतेन सत्यमिन्द्रियं कवचा० । पानठं शुक्रमन्धस नेत्रत्र० । इन्द्रस्येन्द्रियमिदम्पयोमृतम्मधु अस्त्राय० ।

अथध्यानम्-श्वेताम्बरः श्वेतवपुः किरीटी चतुर्भुजो दैत्यगुरुः प्रशान्तः । तथाऽक्षसूत्रश्च कमण्डलुश्च इण्डश्च बिभ्रद्धरदोऽरतु मह्मम् ॥१॥ भृगुगायत्री - ॐ भृगुवंशजाताय विद्यहे श्वेतबाहनाय धीमिह तन्नः किवः प्रचोदयात् ॥१॥ जपमन्त्रः - ॐ द्रां द्रीं दौं सः भूर्भुवः खः ॐ अन्नात् परिस्त्रतो रसं ब्रह्मणा व्यपिबत्क्षत्रम्पयः सोमं प्रजापितः । ऋतेन सत्यमिन्द्रियं व्विपानठं शुक्रमन्धसऽइन्द्रयमिदम्पयो मृतम्मधू । ॐ खः । भुवः भूः ॐ सः द्रौ द्रीं द्रां ॐ शुक्राय नमः । जपसंख्या षोडशसहस्त्रणि १६०००, जपान्ते औदुम्बरसिमित्तिलपायसधृतैर्दशासः होमः । अन्यत्सर्वं पूर्ववत् ।

अथ दानद्रव्याणि ।। चित्राम्बरं शुभ्रतुरङ्गमश्च धेनुश्च वज्रं रजतं सुवर्णम् । सुतण्डुलानुत्तमगन्धयुक्तान् वदन्ति दानं भृगुनन्दनाय ।।

# 🜣 तंत्रोस्त शुरुपूषन अने षप प्रयोग :

अथ शुक्रमन्त्रः - ॐ शुं शुक्राय नमः स्वाहा । ॐ अस्य श्रीशुक्रमन्त्रस्य ब्रह्मा ऋषिः, पंक्तिश्छन्दः शुक्रो देवता, शुं बीजम्, स्वाहा शक्तिः, श्रीशुक्रप्रीत्यर्थे जपं विनियोगः । ॐ ब्रह्मऋषये नमः शिरिस । ॐ पंक्तिश्छन्दसे नमः मुखं । ॐ शुक्रदेवताये नमः हृदये । ॐ शुं बीजाय नमः गुह्ये । ॐ स्वाहा शक्तये नमः पादयोः । इति ऋष्वादिन्यासः । ॐ शुं अङ्गु० । ॐ शुं तर्ज० । ॐ शुं मध्यामा० । ॐ शुं अना० । ॐ शुं किन० । ॐ शुं करतलकरपु० । इति करन्यासः ॥ ॐ शुं हृ० । ॐ शुं शिर० । ॐ शुं शिखा० । ॐ शुं कब० । ॐ शुं नेत्रत्र० । ॐ शुं अस्त्राय० । इति हृदयादिन्यासं कृत्वा ध्यायेत् ॐ सन्तप्रकाञ्चनिभं द्विभुजं दयालुं पीताम्बरं धृतसरोरुहकेशयुग्मम् । क्रौचासनं असुरसेवितपादपद्म शुक्रं भजं द्विनयनं हृदि पङ्कजेडहम् ॥१॥ एवं ध्यात्वा मानसोपचारेः सम्पूज्य जपेत् ॥

## ७. शनि-शान्ति-विधान

### ☆ ধ্যাল :-

ॐ सोराष्ट्र क्राश्यपं शूद्रं सूर्यास्यं चतुरहुलम् । कृष्णं कृष्णाम्बरं गृध्र-गतं सौरिं चतुर्भुजम् ।

तद्-वद्-ध्यान-धरं शूल-धनुहस्तं समाह्ययेत् । समाधि-दैवतं प्रजापतिं प्रत्यधि दैवतम् ॥

### 🖈 प्रधाभ भंश :-

नीला दिशोभाञ्चितदिव्यमूर्तिः खड्गत्रिदण्डी शरश्चापहस्तः । सम्भु महाकाल शनिः पुरारिजयत्य शेपासुरनाशकारी ॥ ॐ नीलाज्जन - चय - प्रख्यं रिव - सूनुं महाग्रहम् । छाया गर्भ-सम्भूतं बन्दे भक्तया शनैश्चरम् ॥

### ☆ જપ मंत्र :-

- (१) ॐ ऐं हीं श्रीं शनैश्चराय नमः ।
- (२) ॐ खां खीं खों सः शनैश्चराय नमः।
- (३) ॐ शं शनैश्चराय नमः ।
- (४) हीं नीलांजन समाभासं रविपुत्र यमाग्रजम् । छाया मार्तण्ड सम्भूतं तं नमामि शनैश्चरम् ॥
- (५) ॐ शत्रो देवीरभीष्टयडआपो भवन्तुपीतये । शंखोरभि स्त्रवन्तु नः ॥ ॐ शनैश्वराय नमः ॥

જપ-વિધ :- ઊર્ધ્વ - પાણિ "શૈવ-માલા"માં જપ કરવો.

જપાદિ-સંખ્યા: - ૨૩ હજાર, હોમ - ૨૩૦૦, તર્પણ ૨૩૦, અભિષેક ૨૩, બ્રાહ્મણ ભોજન - ૨ (કળિયુગ પ્રમાણે ૯૨૦૦૦ જપ)

**બલિદ્રવ્ય :-** અડદ અથવા અડદની વાનગી (અડદનાં વડાં)

પૂજા દ્રવ્ય :- કસ્તૂરી, ગંધ, કાળાગરુ ધૂપ, રક્ત પુષ્પ, કૃષ્ણ પુષ્પ, નીલમ, કૃષ્ણ વસ્ત્ર.

હોમ :- 'મહાતેજ' નામક અગ્નિમાં શમી વૃક્ષ (ખીજડા)ના સમિધ અને તલનો હોમ ઘી સાથે કરવો. **દક્ષિણા અને દાન :**— કાળા રંગની ગાય, કાળો કામળો, શુદ્ધ લોહ પાત્ર, તેલ, સુવર્ણ, નીલમ, અડદ, ભેંસ, કાળાં પુષ્પ, પગરખાં, સરસિયું તેલ, કાળું વસ્ત્ર, કળથી, કાળી દ્રાક્ષ.

પૂજન :- શનિનું યંત્ર અને મૂર્તિ શક્ય હોય તો (લોખંડ)ની બનાવી પૂજન કરવું. અધિદેવતા :- યમ, પ્રત્યધિ દેવતા : પ્રજાપતિ.

નિષેદા:- પ્રથમ શ્રી ગણેશપૂજન, પાઠ પૂજનાદિ કરીને શનિ પૂજનનો આરંભ કરવો. યજમાનના અધિકારને ધ્યાનમાં લઈને વેદોક્ત પૂજન સંપાદન કરી જપ નિર્દિષ્ટવિધિ પૂર્વક કરવા.

## 🔅 वेहोड्त शनि पूजन अने क्य प्रयोग :

अथ शनिमन्त्रः- शन्नो देवीति मन्त्रस्य सिन्धुद्वीपऋषिः, गायत्रीछन्दः, आपो देवता, शनिप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥ अथ न्यास ॥ शत्रो शिरिसे । देवी ललाटे । अभिष्टय मुखे । आपो कण्ठे । भवन्तु हृदये । पीतये नाभौ । शं कट्याम् । यो ऊर्वोः । अभि जान्वोः । स्त्रवन्तुं गुल्फयीः । नः पादयोः ॥ अथ करन्यासः ॥ शत्रो देवीः अंगुष्ठा० । अभिष्टये तर्जनी । आपो भवन्तु मध्यमा० । पीतये अनामि० । शंय्योरिभ किनिष्टि० स्त्रवन्तु नः करतलं० । एवं हृदयादिन्यासः । शत्रो देवी हृदयाय० । अभिष्टये शिरसे० । आपो भवन्तु शिखायै० । पीतये कवचा० । शंय्योरिभ नेत्रत्र० स्त्रवन्तु नः अस्त्राय० ॥

अथ ध्यानम् - नीलाम्बरः शूलधरः किरीटी गृद्यस्थितस्त्रासकरो धनुष्मान् । चतुर्भुजः सूर्यसुतः प्रशान्तः सदाइस्तु मह्यं वरदोडत्यगामी ॥१॥ शनिगायत्री - ॐ कृष्णांगाय विद्यहे रविपुत्राय धीमहि तन्नः सौरिः प्रचोदयात ॥१॥ जपमन्त्रः खां खीं खौं सः ॐ भूर्भुवः स्वः ॐ शन्नो देवीरभिष्टयङ्आपो भवन्तु पीतयं शय्योरभिस्त्रवन्तु नः । ॐ स्वः भुवः भूः ॐ सः खौं खीं खां ॐ शनैश्चराय नमः ॥

जपसंख्या त्रयोविंशतिसहस्त्राणि २३०००, जपान्ते शमीसमित्तिलपायस धृतैर्दशांशहोमः । अन्यत्सर्व पूर्ववत् ।

अथ दानद्रव्याणि ।। माषांश्च तेलं विमलेन्द्रनीलं तिलाः कुलित्या महिषी च लोहम् । कृष्णा च धेनुः प्रवदन्ति मूनं दुष्टाय दानं रविनन्दनाय ।।

### 🜣 तंत्रोड्त शनिपूषन अने ष्पप्रयोग :

अध शनिमन्त्रः ॐ शं शनिश्चराय नमः । ॐ अस्य श्रीशनैश्चरमन्त्रस्य ब्रह्माऋषिः, गायत्री छन्दः, शनैश्चरो देवता, शं बीजम्, आपः शक्तिः, श्रीशनैश्चरप्रीतये जपे विनियोगः । ॐ ब्रर्भऋषये नमः शि० । ॐ गायत्रीछन्दसे नमः मुखे । ॐ शनैश्चरदेवतायै नमः हृदये० । ॐ शं बीजाय नमः गृह्ये । ॐ आपः शक्तये नमः पादयोः । इति ऋष्यादिन्यासः । ॐ शं अङ्गु० । ॐ शं तर्ज० । ॐ शं म० । ॐ शं अना० । ॐ शं किन० । ॐ शं करतल० । इति करन्यासः । ॐ शं ह० । ॐ शं शि० । ॐ शं० शिखा । ॐ शं कव० । ॐ शं नेत्र० । ॐ शं अस्त्रा० । इति हृदयादिन्यासं कृत्वा ध्यायेत् - ॐ नीलांजनाभं मिहिरस्य पुत्रं ग्रहेश्वरं पाशभुजङ्ग पाणिम् । सुरासुराणां भयदं द्विबाहूं भजे शनि मानसपापऽहम् । ।।।। एवं ध्यात्वा मानसोपचारैः सम्पूज्य जपेत् ।।

# ८. राहु-शान्ति-विधान

#### 🌣 ध्यान :-

ॐ राहु मलयजं शूद्रं, पैठिनं द्वादशाहुलम् । कृष्णं कृष्णाम्बरं सिंहासनं धात्वा तथाद्वयेत् ॥ चतुर्बाहुं खड्गधरं शूलचर्म्म-करं तथा । कालाधि-दैवतं सूर्यास्यं सर्प प्रत्यधि-दैवतम् ॥

#### **ં પ્રશાય મંત્ર**ઃ–

अलिकुलदल नीलः कोकिलामेचकामः
सजलदवर्णोव्यालवैदुर्यकांतिः ।
चलती चरणहीनो मूर्धरूपः खगो यो
विधृत पनविमर्दी पातृ वः सैहिकेयः।

#### ☆ ४५ मंत्र :-

- (१) ॐ एं हीं राहवे नमः ।
- (२) ॐ भ्रां भ्रीं भ्रौं सः राहवे नमः ।
- (३) ॐ रां राहवे नमः ।
- (४) ही अर्धकायं महावीर्य चन्द्रादित्य विमर्दनम् । सिंहिका-गर्भ-संभूतं तं राहु प्रणमाम्यहम् ॥ (पुराष्ट्राहित मंत्र)
- (५) ॐ कयानश्चित्रडआभुवदूती सदावृधः सखा । कयाशचिष्ठया वृता ॥ ॐ राहवे नमः ॥ (वेद्दोक्त भंत्र)

જપ વિધિ:- ઊર્ધ્વ પાણિ "શૈવ-માલા"માં જપ કરવા.

જપાદિ સંખ્યા :- ૧૮ હજાર જપ, હોમ ૧૮૦૦, તર્પણ ૧૮૦, અભિષેક ૧૮, બ્રાહ્મણ ભોજન - ૨, વૃદ્ધ ભોજન :- ૧, (કળિયુગ પ્રમાણે ૭૨૦૦૦ જપ)

બલિ દ્રવ્ય :- કાળા તલ મિશ્રિત પાયસ.

પૂજા દ્રવ્ય :- કૃષ્ણ વસ, કૃષ્ણ પુષ્પાદિ.

elમ :- 'મહાતેજ' નામક અગ્નિમાં કાળા તલ, દુર્વા (દરોઈ) અને પદ્મકાષ્ટના સમિધથી હોમ કરવો.

અધિદેવતા :- કાલ, પ્રત્યધિ દેવતા : સર્પ.

દક્ષિણા અને દાન :- સીસું, સુવર્ણ, લોહ ખડ્ગ, ગોમેદ, કામળો, કાળા તલ,

તલનું તેલ, સરસવનું તેલ, માછલી, તલવાર, ઘોડો, પટ્ટ વસ્ર, આભ્રક, કાળા પુષ્પ, નીલ વસ્ર, દક્ષિણા.

નિષેદા: - પ્રથમ શ્રી ગણેશપૂજન, પાઠ પૂજનાદિ કરીને રાહુ પૂજનનો આરંભ કરવો. યજમાનના અધિકારને ધ્યાનમાં લઈને વેદોક્ત, પુરાણોક્ત યા તંત્રોક્ત પૂજન સંપાદન કરી જપ નિર્દિષ્ટ વિધિ પૂર્વક કરવા.

# 🜣 वेहोड्त राहु पूजन अने ४५ प्रयोग :

अथ राहु मन्त्र :- कया निश्चित्रेति मन्त्रस्य वामदेव ऋषिः, गायत्री छन्दः, राहुदेवताः, राहुप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥ अथ देहांगन्यास ॥ कया शिरिस । न ललाटे । चित्र मुखे । आ कंठे । भुव हृदये । दूति नामौ । सदा कटयाम् । वृधः मेढे । सखा ऊर्वोः । कया जान्वोः । शचिष्ठया गुल्फ्योः । वृता पाद्योः ॥ अथ करन्यास ॥ कया नः अंगुष्ठा० । चित्र आ तर्ज्जनी०। भुवदूती मध्यमा० । सदावृधः सखा अनामिका० । कया कनिष्ठिका० ॥ शचिष्ठया वृता करतल० । एवं हृदयादि० । कयान हृदयाय० । चित्र आ शीर्षे ॥ भूवदूती शिखाये० । सदाव-धः सखा कवचा० । कया नेत्रत्र० । शचिष्ठया वृता असाय० ॥ अथ ध्यानम् - नीलाम्बरो नीलवपुः किरीटी करालवक्त्रः करवालशूली । चतुर्भुजश्चक्रधरश्च राहुः सिंहाधिरूढो चरदोडस्तु मह्मम् ॥१॥ राहु गायत्री - नीलवर्णाय विद्यहे सेंहिकेयाय धीमहि तन्नो राहुः प्रचोदयात् ॥१॥ जपमन्त्रः ॐ भ्राँ भ्रीं भ्रां सः ॐ भूर्भुवः खः ॐ कया निश्चन्रङआभुवदूति सदावृधः सखा । कया शचिष्ठया व्वृता ॐ रवः भुवः भूः ॐ सः भ्रौं भ्रीं भ्रां ॐ राहवे नमः ।

जपसंख्या साष्टदशसहस्त्राणि १८०००, जपान्ते दूर्वासमित्तिलपायसधृतै -र्दशांशहोमः । अन्यत्सर्वं पूर्ववत् ।। अथ दानद्रव्याणि ।। गोमेदरत्नं च तुरङ्गमश्च सुनीलचैलामलकम्बलञ्च । तिलाश्च तैलं खलु लोहमिश्चं स्वर्भानवे दानमिदं प्रदेयम् ।।

#### तंत्रोड्त राढु पूष्ण अने ष्प प्रयोग :

अय राहुमन्त्र :- ॐ रां राहवे नमः । ॐ अस्य श्रीराहुमन्त्रस्य ब्रह्माऋषिः, पंक्तिछन्दः, राहुदेवता, रां बीजम्, वेशः शक्तिः, श्रीराहुप्रीतये जपं विनि० । ॐ ब्रह्मऋषये नमः शि० । ॐ पंक्तिश्छन्दसे नमः मुखे । ॐ राहुदेवताये नमः ह० । ॐ रां बीजाय नमः गुह्ये । ॐ वेशः शक्तय नमः पादयोः । ईति ऋष्यादिन्यास । ॐ रां अङ्गु० । ॐ रां तर्ज० । ॐ रां मध्य० । ॐ रां अना० । ॐ रां कनि० । ॐ रां कव० । ॐ रां नेत्रत्र० । ॐ रां अस्त्रा० । ईति हृदयादिन्यासं कृत्वा ध्यायेत् । वन्दे राहुं धूम्रवर्ण अर्धकायं कृताञ्जलिम् । विकृतास्यं रक्तनेत्रं धूम्रालङ्गारमन्वहम् ॥१॥ एवं ध्यात्वा मानसोंपचारैः सम्पूज्य जपेत् ॥

# ८. डेतु-शान्ति-विधान

#### के ह्यान :-

ॐ कौशद्वीपं केतु - गणं जैमिनीयं पडहुलम् । ध्रूमं गृध्र-गतं शूद्रमाहवेत् विकृताननम् ॥ सूर्यास्यं धूम्रवसनं वरदं गदिनं तथा । चित्रगुप्ताधि - दैवं च ब्रह्म प्रत्यधि - दैवतम् ॥

#### ⊅ प्रशाभ मंत्र :-

ग्रहेषु सर्वेष्वपि रौद्ररूपः कबन्धरुपोडपि सहस्ररूपः । सुरासुरैः पूजित पाद पद्म करोतु नित्यं कुशलं स केतुः ॥

#### ☆ ४५ भंभ :-

- (9) ॐ हीं ऐं केतवे नमः ।
- (२) ॐ प्रां प्रीं प्रौं सः केतवे नमः ।
- (३) ॐ कें केतवे नमः ।
- (४) हीं पलाशपुष्प संकाशं तारकाग्रहम्स्तकम् । रौद्रं रौद्रात्मकम्धोरं तं केतुं प्रणमाम्यहम् ॥ (पुराशोक्त भंत्र)
- (५) ॐ केतुं कृण्पन्न केतवे पेशो मर्याडअपेशसे । समुपद्धिरजायथाः ॥ केतवे नमः ॥ (वेद्येक्त भंत्र)

જપ વિધિ: - અધઃ પાણિ "શૈવ-માલા"માં જપ કરવા.

જપાદિ સંખ્યા : – જપ ૧૭૦૦૦, હોમ ૧૭૦૦, તર્પણ ૧૭૦, અભિષેક ૧૭, બ્રાહ્મણ ભોજન - ૨, ચાંડાલ ભોજન : ૧, (કળિયુગ પ્રમૃાણે ૪૮૦૦૦ જપ) બલિ દ્રવ્ય : - તલ યુક્ત પાયસ. સપ્ત ધાન્ય.

પૂજા દ્રવ્ય : - કસ્તૂરી, કાળાં પુષ્પ, નારિયેળ.

e)મ : - 'હુતાશન' નામક અગ્નિમાં, કુશના સમિધ, અગરુ, પદ્મકાષ્ઠ, સરલ કાષ્ઠ, શ્રેત ચંદન, કુંકુમાદિનો હોમ કરવો.

અધિદેવતા : – ચિત્ર ગુપ્ત

પ્રત્યધિ દેવતા : - બ્રહ્મા

દક્ષિણા અને દાન : – છાગ (બકરો), લોહપાત્ર, સપ્તધાન્ય, શસ્ત્ર, કામળો, તલ-તેલ, કસ્તૂરી, કાળાં પુષ્પો, નાળિયેર, સુવર્ણ, કેતુરત્ન (લસણિયું નંગ), ધૂમ્ર વસ્ત્ર, દક્ષિણા ચંદન વગેરે. નિષેદ્ય :- પ્રથમ શ્રી ગણેશપૂજન, પાઠ પૂજનાદિ કરીને કેતુ પૂજનનો આરંભ કરવો. યજમાનના અધિકારને ધ્યાનમાં લઈને વેદોક્ત, પુરાણોક્ત યા તંત્રોક્ત પૂજન સંપાદન કરી જપ નિર્દિષ્ટ વિધિ પૂર્વક કરવા.

#### 🜣 वेहोस्त सेतु पूषन अने षप प्रयोग :

अथ केतुमन्त्र :- केतुं कृण्वित्रिति मन्त्रस्य मधुच्छन्द ऋषिः, गायत्री १छन्दः, केतुर्देवताः, केतुप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥ अथ देहांगन्यास ॥ केतुं शिरित । कृष्वन् ललाटे । अकेतवे मुखे । पेशो हृदये । मर्या नाभौ । अपेशसे कटयाम् । सं ऊर्वोः । उपिद्धः जान्वोः । अजायथाः पादयोः ॥ अथ करन्यास ॥ केतुं कृण्वन् अंगुष्ठा० । अकेतवे तर्ज्जनी० । पेशोमर्या मध्यमां० । अपेशसे अनामिका० । सुमुपिद्धः किनिष्ठिका० । अजायथाः करतल० । एवं हृदयादिन्यासः । केतुङ्कृण्वन् हृदयाय नमः । अकेतवे शिरसे० । पेशोमर्या शिखायै व० । अपेशसे कवचाय हुँ । समुपिद्धः नेत्रत्र० । अजायथाः असाय फट् ॥ अथ ध्यानम् धूम्रो द्विबाहुर्वरदो गदाधरो गृघ्रारानस्थो विकृताननश्च । किरीट-केयूरविभूषितो यः सदाडस्तु मे केतुगणः प्रशान्तः ॥१।॥ केतुगायत्री - अत्रवाय (धूम्राय) विद्यहे कपोतवाहनाय धीमिह तन्नः केतुः प्रचोदयात् । अथ जपमन्त्र :-ॐ प्रां प्रीं प्रां सः ॐ भूर्भूवः स्वः ॐ केतुङ् कृण्वन्नकेतवे पेशो मर्याडअपेशसे । समुपिद्धरजायथा । ॐ स्वः, भुवः भूः, ॐ सः प्रां प्रीं प्रां ॐ केतवे नमः ॥

जपसंख्या सप्तदशसहस्त्राणि १७०००, जपान्ते कुशसमित्तिलपायस- धृतैर्दशांस-होमः, अन्यत्सर्व पूर्ववत् ।

अथ दानद्रव्याणि ।। वैदूर्य रत्न सतिलं च तैलं सुकम्बलं चापि मदो मृगस्य । शसं च केतोः परितोषहेतोश्छागस्य दानं कथितं मुनीन्द्रैः ।।

#### 🌣 तंत्रोड्त डेतुपूषन अने षप प्रयोग :

अय केतुमन्त्र :- ॐ कें केतवे नमः । ॐ अस्य श्रीकेतुमन्त्रस्य ब्रह्माऋृषिः, पंक्तिछन्दः, केतुर्देवता, कें बीजम्, वेशः शक्तिः, श्रीकेतुप्रीतये जपे विनि० । ॐ ब्रह्माऋृषये नमः शि० । ॐ पंक्तिश्छन्दे नमः मुखे । ॐ केतुदेवताये नमः ह० । ॐ कें बीजाय नमः गृह्यं । ॐ वेशः शक्तये नमः पादयोः । ईति ऋृष्यादिन्यास । ॐ कें अंगुष्ठा० । ॐ कें तर्ज० । ॐ कें मध्य० । ॐ कें अना० । ॐ कें कित० । ॐ कें करतल० । इति करन्यासः । ॐ कें ह० । ॐ कें शिर० । ॐ कें शिखा० । ॐ कें कव० । ॐ कें नेत्रत्र० । ॐ कें अस्त्राय० । ईति हृदयादिन्यासं कृत्वा ध्यातेत् ॐ वन्दे केतुं कृष्णवर्ण कृष्णवस्त्रविभूषणम् । वामोक्त्यस्ततद्धस्तं सामयेतस्पाणिकम् ।।२।। एवं ध्यात्वा मानसोंपचारैः सम्पूज्य जपेत् ।।

## स्तोत्र विलाग

## सूर्य स्तोत्र

#### ♦ वसिष्ठ उवाच-

स्तु वस्तत्रततः साम्ब कृशोध मनिसन्ततः । राजन्नाम सहस्त्रेण सहस्त्रांशुन्दिवाकरान् ॥ विद्यमानन्तु तन्दष्ट्वा सूर्यः कृष्णात्मजन्तदा । स्वप्धेतु दर्शनन्दत्वा पुनर्व्वचनमत्रवीत् ॥

### 🔷 श्री सूर्य उवाच-

साम्ब साम्ब महाबाहो श्रृणु जाम्बवती सुत । अलन्नाम सहस्त्रेण पठस्वेयं स्तवं शुभम् ॥

यानि नामानि गुह्यानि पवित्राणि शुभानि च । तानि ते कीर्तियिष्यामि श्रुत्वावत्सावधारय ॥

विकर्त्तनोविवस्वां श्च मार्तण्डो भास्करो रविः । लोकप्रकाशकः मीमाल्लोक चक्षुर्ग्यहेश्वरः ॥

लोक साक्षी त्रिलोकेशः कर्ता हर्त्तातमिस्त्रहा । तपन स्तापनश्चैव शुचिः सप्ताश्ववाहनः ॥

गभस्ति हस्तो ब्रह्माच सब्वदेव नमस्कृतः । एक विशति रित्येष स्तवदृष्ट सदामम ॥

श्री रारोग्य करश्चैव धन वृद्धियशस्करः । स्तवराज इति ख्यात स्त्रिषुलोकेषु विश्रुतः ॥

य एतेन महाबाहो द्वेसन्ध्ये स्तवनोदये । स्तौतिमांप्रणतोभृत्वा सर्व्वपापैः प्रमुच्यते ॥

कायिकं व्याचिकञ्चैव मानसंयच्य दुस्कृतम् । एष जाप्येन तत्सर्व्यप्रणशअयति न संशयः ॥

एष जप्यश्वहोमश्च सन्ध्योपासनमेव च । बलि मन्त्रोग्ध्यं मन्त्रश्च धूपमन्त्रस्तथैव च ॥ अत्र प्रदाने स्नाने च प्रणिपाते प्रदक्षिणे । पूजितोयम्महामन्त्र सर्व्वपापहरः शुभः ॥

एवमुक्त्वातु भगवान्भास्करो जगदीश्वरः । आमन्त्र कृष्णतनयन्तत्रैवान्तर धीयत ॥

साम्बोडिपस्तवराजेन स्तुत्वा सप्ताश्ववाहनम् । पूतात्मानी रूजः श्रीमांस्तस्माद्रोगाद्विमुक्तवान् ॥ ॥ इति श्रीसाम्बपुराणे सूर्य स्तोत्रम् समाप्त ॥

## श्री सूर्यप्रातः स्मरणम्

प्रातः स्मरामि खलु तत्सवितुवेरेण्यं रूप हि मण्डलमृचोऽथ तनुर्यजूपि । सामानि यस्य किरणा प्रभवादि हेतुं ब्रह्माहरात्मकम लक्ष्यमचिन्त्यहृदम् ॥१॥

प्रातर्नमामि तरिंग तनुवाङ्मनोभि

ब्रह्मेन्द्र पूर्वकसुरैर्नतमचितिं च ।
वृष्टि प्रमोचन विनिग्रहहेतुभूतं

त्रैलोक्यपालनपरं त्रिगुणात्मकं च ॥२॥

प्रातर्भजामि सवितारमनन्त शक्ति पापौध शत्रुभयरोगहरं परं च । तं सर्वलोककलनात्मक काल्मूर्तिं गोकण्ठबन्धनविमोचनमादि देवम् ॥३॥

श्लोक त्रयमिदं भानोः प्रातः काले पठेतु यः । स सर्वव्याधिनिर्मुक्तः परं सुखमवाप्नुयात् ॥४॥ ॥ इति श्री सूर्य प्रातः स्मरणम् ॥

## श्री सूर्याष्टकम्

आदिदेव नमस्तुभ्यं प्रसीद मम भास्कर । दिवाकर नमस्तुभ्यं प्रभाकर नमोडस्तु ते ॥१॥ सप्ताश्वरथमालढं प्रचण्डं कश्यपात्मजम् । श्वेत पद्मधरं देवं तं सूर्य प्रणमान्यहम् ॥२॥ लोहितं रथमारूढं सर्वलोकपितामहम् । महापापहरं देवं तं सूर्य प्रणमाम्यहम् ॥३॥

त्रैगुण्यं च महाशूरं ब्रह्मविष्णुमहेश्वरम् । महापापहरं देवं तं सूर्य प्रणमाम्यहम् ॥४॥

वृंहितं तेजः पुञ्जं च वायुमाकाशमेव च ।
प्रभु च सर्वलोकानां तं सूर्य प्रणमाम्यहम् ॥५॥

बन्धूक पुष्प सङ्काशं हारकुण्डल भूषितम् । एकचक्रघरं देवं तं सूर्य प्रणमाम्यहम् ॥६॥

तं सूर्य जगत्कर्तारं महातेजः प्रदीपनम् । महापापहरं देवं तं सूर्य प्रणमाम्यहम् ॥७॥

तं सूर्य जगतां नाथं ज्ञानविज्ञान मोक्षदम् ।
महापापहरं देवं तं सूर्य प्रणमाम्यहम् ॥८॥
॥ इति श्री शिवप्रोक्तं सूर्याष्टकम् सम्पूर्णम् ॥

## ॥ आरोग्यार्थं श्रीसूर्यस्तुतिः ॥

'' येन सूर्य ज्योतिषा बाधषे तमो जगच्च विश्वमुदियर्षि भानुना । तेनास्मद्विश्वामनिरामनाहुतिमपामीवामप दुःष्वप्यं सुव '' ॥१॥

(雅. ७-८-9२)

''उद्यन्नद्य मित्रमहडआरोहन्नुतरां दिवम् । हृदोगं मम सूर्य हरिमाणं च नाशय ॥२॥''

(ऋ. अ. 9-४-८)

॥ इति आरोग्यार्थ सूर्यस्तुतिः ॥

## આરોગ્યાર્થ શ્રી સૂર્યસ્તુતિ

" હે સૂર્યદેવ! જે જ્યોતિથી આપ અંધકારને દૂર કરી સંપૂર્ણ જગતને પ્રકાશિત કરો છો તે જ જ્યોતિથી પ્રકાશથી અમારી મલિનતા પાપોને દૂર કરો, અમારા અજ્ઞાનાન્ધકારને દૂર કરો અને રોગાદિ શત્રુઓ તથા દુઃસ્વપ્નજનિત દોષોને પણ દૂર કરો." ૧.

"આજ ઉદય પામી આકાશમાં આરોહણ કરતા આપ મારા દૃદયરોગની'નાસ કરો અને રોગથી ઉત્પન્ન થયેલી મારી પીતતા-ફ્રીકાશનો નાશ કરો, અથવા મારા પાંડુરોગનો નાશ કરો." ર

જેમને દૃદયનો રોગ, પાંડુરોગ વિગેરે નાશ કરવાની ઇચ્છા હોય તેમણે ભગવાન્ સૂર્યના આ મંત્રોથી ઉપાસન કરવું અથવા કરાવવું જેથી તેમના સર્વ રોગો નાશ પામે કરે.

આરોગ્યાર્થ 'શ્રી સૂર્ય સ્તુતિ' સંપૂર્ણ

## सूर्यमण्डलाष्टकम्

नमः सवित्रे जगदेक चक्षुपे
जगत्प्रसूतिस्थितिनांश हेतवे ।
त्रयीमयाय त्रिगुणात्मधारिणे
विरञ्चिनारायणशङ्करात्मने ॥१॥

यन्मण्डलं दीप्तिकरं विशालं रत्नप्रभं तीव्रमनादि रूपम् । दारिद्रय दुःख क्षय कारणं च पुनातु मां तत्सवितुवरिण्यम् ॥२॥

यन्मण्डलं देव्यगणैः सुपूजितं विष्ठैः स्तुतं भावनमुक्ति कोविदम् । तं देवदेवं प्रणमामि सूर्यं पुनातु मां तत्सवितुवरिण्यम् ॥३॥

यन्मण्डलं ज्ञानधनं त्वगम्यं त्रैलोक्यपूज्यं त्रिगुणात्मरूपम् । समस्त तेजोमय दिव्यरूपं पुनातु मां तत्सवितुवीरण्यम् ॥४॥

यन्मण्डलं गूढमित प्रबोधं धर्मस्य वृद्धि कुरुते जनानाम् । यत्सर्वपापक्षयकारणं च पुनातु मां तत्सवितुवरिण्यम् ॥५॥

यन्मण्डलं व्याधि विनाश दक्षं यदग्यजुः सामसु सम्प्रगीतम् । प्रकाशितं येन च भूर्भुव स्वः पुनातु मां तत्सवितुवीण्यम् ॥६॥ यन्मण्डलं वेदविदो वदन्ति

गायन्ति यच्चारणसिद्धसंधाः ।

उद्योगिनो योगजुपां चं संधीः

पुनातु मां तत्सवितुर्वरेण्यम् ॥७॥

यन्मण्डलं सर्वजनेषु पूजितं

ज्योतिश्च कुर्यादि मर्त्यलोके।

यत्कालकल्पक्षयकारणं च

पुनातु मां तत्सवितुर्वरेण्यम् ॥८॥

यन्मण्डलं विश्वसृजा प्रसिद्ध

मृत्पत्तिरक्षा प्रलय प्रगल्भम् ।

यस्मिजगत्सहरतेङखिलं च

पुनातु मां तत्सवितुर्वरेण्यम् ॥९॥

यन्मण्डलं सर्वगतस्य विष्णो-

रात्मा परंधाम विशुद्धतत्वम् ।

सूक्ष्मान्तरैयोगपथानुगम्यं

पुनातु मां तत्सवितुर्वरेण्यम् ॥१०॥

यन्मण्डल वेदविदो वदन्ति

गायन्ति तच्चारणसिद्ध संधाः ।

यन्मण्डल वेद विदः स्मरन्ति

पुनातु मां तत्सवितुर्वरिण्यम् ॥११॥

यन्मण्डलं वेदविदोपगीतं

यधोगिनां योगयथानुगम्यम्

यत्सर्ववेदं प्रणमामि सूर्य

पुनातु मां तत्सवितुवरिण्यम् ॥१२॥

मण्डलाष्टतयं पुण्यं यः पठेत्सततं नरः ।

सर्व पाप विशुद्धात्मा सूर्यलोके महीयते ॥

॥ इति श्रीमदादित्यहृदये मण्डलाष्टकं संपूर्णम् ॥

# ॥ श्री सूर्यार्यास्तोत्रम् ॥

श्री गणेशाय नमः।। शुक्रतुण्डच्छवि सवितुश्चण्डरुचेः पुण्डरीकवनबंधोः । मण्डलमुदितं वन्दे कुण्डलमाखण्डलाशायाः ॥१॥ यत्योदयास्तसमये सुरमुकुटनिधृष्टचरणकमलोऽपि । कुरुतेऽज्जलिं त्रिनेत्रः स जयति धान्प्रानिधिः सूर्यः ॥२॥ उदयाचलतिलकाय प्रणतोङस्मि विवस्वते ग्रहेशाय । अम्बरचूडामणये दिग्वनिताकणपूराय ।।३।। जयति जनानन्दकरः करनिकरनिरस्ततिमिरसंधातः । लोकालोकालोकः कमलारुणमण्डलः सूर्यः ॥४॥ प्रतिबोधितकमलवनः कृतघटनश्चक्रवाकमिथुनानाम् । दर्शितसमस्तभुवनः परहितनिरतो रविः सदा अपनयतु सकलकलिकृतमलपटलं सुप्रतत्यकनकाभः अरविन्दवन्दविघटनपटुतरिकरणोत्करः सविता ॥६॥ उदयाद्रिचारुचामर हरितहयखुरपरिहतरेणुराग । हरितहय हरितपरिकर गगनाङ्गनदीपक नमस्ते ॥७॥ उदितवति त्विय विकसति मुकुलीयति समस्तमस्तमितबिम्बे । न ह्यन्यस्मिन्दिनकर सकलं कमलायते भूवनम् ॥८॥ जयति रविरुदयसमये बालातपः कनकसंनिभो यस्य । कुसुमाज्जलिखि जलधौ तरन्ति रथसप्तयः सप्त ॥९॥ आर्या साम्बपुरे सप्त आकाशात्पतिता भुवि । यस्य कण्ठे गृहे वापि न स लक्ष्म्या वियुज्यते ॥१०॥ आर्या सप्त सदा यस्तु सप्तम्यां सप्तधा जपेत् । तस्य गेहं च देहं च पद्मा सत्यं न मुञ्जति ।। १९।। विधिरेष दिद्राणां रोगिणां परमौषधम् । सिद्धिः सकलकार्याणां गाथेयं संस्मृता रवेः ॥१२॥

।। इति श्रीयाज्ञवल्क्यविरचितं ''सूर्यार्यास्तोत्रं'' सम्पूर्णम् ॥

# ॥ श्रीसूर्यस्तोत्रम् ॥

श्रीगणेशाय नमः ॥ ॐ नमो भगवते आदित्यायाखिलजगतामात्मस्वरूपेण कालस्वरूपेण चतुर्विधभूतनिकायानां ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तानामन्तहृदयेषु बहिरिप चाकाश इवोपाधिनाऽव्यवधीयमानो भगवानेक एव क्षणलविनमेषावययोपचित संवत्सरगणेनापामादानविसर्गाम्यामिमांलोकयात्रामनुवहति ॥१॥ यदुह वाव विवृध्यम् सिवतरदस्तपत्यप्रचण्डं कश्र्यपात्मजम् । श्वेतपद्मधरं देवं तं सूर्य प्रणमाम्यहम् ॥२॥ लोहितं स्थमारूढं सर्वलोकिपतामहम् महापापहरं देवं तं । ॥३॥ त्रैगुण्यं च महाशूरं ब्रह्मविण्णुमहेश्वरम् । महापापहरं देवं तं । ॥४॥ बृहितं तेजःपुजं च वायुराकाशमेव च । प्रभुत्वं सर्वलोकोकानां तं । ॥५॥ बन्धूकपुष्पसंकाशं हारकुण्डलभूषितम् । एकचक्रधरं देवं तं । ॥६॥ तं सूर्य जगत्कर्तारं महातेजःप्रदीपनम् । महापापहरं देवं तं । ॥८॥ सूर्याप्टकं पठेन्नित्यं ग्रहपीडाप्रणाशनम् । अपुत्रो लभते पुत्रं दिद्रो धनवान्भवेत् ॥८॥ सूर्याप्टकं पठेन्नित्यं ग्रहपीडाप्रणाशनम् । अपुत्रो लभते पुत्रं दिर्द्रो धनवान्भवेत्

।।९।। आमिषं मधुपानं च यः करोति रवेदिने ।। सप्तजन्म भवेद्रोगी जन्मजन्मदिखता ।।१०।। स्रीतैलमधुमांसानि यत्सजेतु खेर्दिने । न व्याधिशोकदारिष्टं सूर्यलोकं स गच्छति ।।११॥

।। इति श्री शिवप्रोक्तं ''सूर्याष्टकस्तोत्रं'' सम्पूर्णम् ।।

## सूर्यकवचम्

अस्य श्रीसूर्यकवचस्तोत्रस्य ब्रह्मा ऋषिः अनुष्टुप् छंदः सूर्यो देवता सूर्यप्रत्यर्थ जपे विनियोगः ।

श्री सूर्य उवाच । सांब सांब महाबाहो शृणु मे कवचं शुभम् । त्रैलोक्यमगलं नामं. कवचं परमाद्धतम् ॥१॥ यज्शान्वा मंत्रविरसम्यक् फलं प्राप्नोति निश्चितम् । यद्भत्वा च महादेवो गणानामधिपोऽभवत् ।।२।। पठनाद्वारणाद्विष्णुः सर्वेषां पालकः सदा । एवमिन्द्रादयः सर्वे सर्वेश्वर्यमवाजुवन् ॥३॥ कवचस्य ऋषिर्बह्मा छंदोऽनुष्टुबुदाहृतः । श्रीसूर्यो देवता चात्र सर्वदेवनमस्कृतः ॥४॥ यशाआरोग्यमोक्षेषु विनियोगः प्रकीर्तितः। प्रणवो मे शिरः पातु धृणिमें पातु भालकम् ॥५॥ सूर्योङव्यात्रयनद्वंद्वभादित्यः कर्णयुग्मकम् । अष्टाक्षरो महामंत्रः सर्वाभीष्टफलप्रदः ।।६।। हीं बीजं मे सुखं पातु हृदय भुवनेश्वरी । चंद्रबिबं विंशदाद्यं पातु मे गुह्यदेशकम् ।।७।। अक्षरोऽसौ महामंत्रः सर्वतंत्रेषु गोपितः । शिवो बह्रिसमायुक्तो वामाक्षीबिंदुभूषितः ॥८॥ एकाक्षरो महामंत्रः श्रीसूर्यस्व प्रकीर्तितः । गुह्याब्रुह्यतरो मंत्रो वाञ्छाचिंतामणिः स्मृतः ॥९॥ शीर्पादिपादपर्यतं सदा पातु गनूनमः । इति ते कथितं दिव्यं त्रिषुलोकेषु दुर्लभम् ॥१०॥ श्रीपदं कांतिदं नित्यं धनारोग्यविवर्धनम् । कुष्ठादिरोगशमनं महाव्याधिविनाशनम् ॥११॥ त्रिसंघ्यं यः पठेन्नित्यमरोगी बलवान् भवेत् । तत्युनः किमिहोक्तेन यद्यन्मनिस वर्तते ॥१२॥ तत्तः सर्वे भवेत्तस्य कवचस्य च धारणात् । भूतप्रेतिपशाचाश्च यक्षगंधर्वराक्षसाः ।। १३।। ब्रह्मराक्षसवेताला न द्रष्टुमपि ते क्षमाः । दूरादेव पलायंते तस्य संकीर्तनादिप ।। १४।। भूर्जपत्रे समालिराय रोचनागरूकुंकुमैः । रविवारे च संक्रात्यां सप्तम्यां च विशेषतः । धारयेत्साधकश्रेष्टः श्रीसूर्यस्य प्रियो भवेत् ॥१५॥ त्रिलोहमध्यगं कृत्वा धारयेद्दक्षिणे करे । शिखायामथवा कंठे सोऽपि सूर्यो न संशयः ।।१६।। इति ते कथितं सांच त्रैलोक्यमंगलाभिधम् । कवचं दुर्लभं लोके तव कल्पकोटिशनैरिप ।।१७।। अज्ञात्वा कवचं दिव्यं यो जपेत्सूर्यमन्त्रकम् । सिद्धिर्न जायते तस्य कल्पकोटिशनैरपि ॥१८॥

।। इति श्रीब्रह्मयामले त्रैलोक्यमंगलं नाम सूर्यकवचं सम्पूर्णम् ।।

## ॥ श्री सूर्यकवचस्तोत्रम् ॥

श्रीगणेशायः नमः ।। याज्ञवल्क्य उवाच । शृणुष्व मुनिशार्दूल सूर्यस्य कवचं शुभम् । शरीरारोग्यदं दिव्यं सर्वसौभाग्यदायकम् ।।१।। देदीप्यमानमुकुटं रफुरन्मकर कुण्डलम् । ध्यात्वा सहस्रकिरणं स्तोत्रमेतदुदीरयेत् ।।२।। शिरो मे भारकरः पातु ललाटं मेऽमितद्युतिः । नेत्रे दिनमणिः पातु श्रवणे वासरेश्वरः ।।३।। ध्राणं धर्मधृणिः पातु वदनं वेदवाहनः । जिह्यां मे मानदः पातु कण्ठं मे सुरवन्दितः ।।४।। स्कन्धौ प्रभाकरः पातु वक्षः पातु जनप्रियः । पातु पादौ द्वादशात्मा सर्वाङ्ग सकलेश्वरः ।।५।। सूर्यरक्षात्मकं स्तोत्रं लिखित्वा भूर्जपत्रके । दधाति यः करे तस्य वशगाः सर्वसिद्धयः ।।६।। सुरनातो यो जपेत्सम्यग्योङधीते स्वस्थमानसः । स रोगमुक्तो दीर्धायुः सुखं पुष्टं च विन्दति ।।७।।

॥ इति श्रीमद्याज्ञवल्क्यविरचितं ''सूर्यकवचस्तोत्रं'' सम्पूर्णम् ॥

## ॥ श्री सूर्याथर्वशीर्षम् ॥

ॐ भद्रङ्कर्णेभिः शृणुयाम देवा भद्रम्पश्येमाक्षभिर्यजत्राः । स्थिरैरङ्गैस्तुष्टुवा सस्तनूभिर्व्यशेमहिदेवहितं यदायुः ।

॥ ॐ शांतिः शांतिः शांतिः॥

सूदितस्वातिरिक्तारिसूरिनन्दात्मभावितम् । सूर्यनारायणाकारं नौभि नित्सूर्यवैभवम् ॥

हिरः ॐ अय सूर्यायर्वाङ्गिरसं व्याख्यास्यामः । अस्य ब्रह्मा ऋषिः । गायत्री छन्दः आदित्यो देवता । हंसः सोऽहमिननारायणसुक्तं बीजम् । हत्लेखा शक्तिः । वियदादिसर्गसंयुक्तं कीलकम् । चतुर्विधपुरुषार्थसिद्ध्यर्थे जपे विनियोगः ॥ षट्स्वरारारूढेन वीजेन षडङ्गंरक्ताम्बुजसंस्थितम् । संप्ताश्वरिथनं हिरण्यवर्णं चतुर्भुजं पद्मह्याभयवरदहस्तं कालचक्रप्रणेतारं श्रीसूर्यनारायणं य एवं वेद स वै ब्राह्मणः ॥१॥ ॐ भूर्भुवः स्वः । ॐ तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमिहे । धियो यो नः प्रचोदयात् । सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुपश्च । सूर्यादै खिल्वमानि भूतानि जायन्ते । सूर्याद्यज्ञः पर्जन्योङ्ग्रमात्मा ॥२॥ नमस्ते आदित्य । त्वमेव प्रत्यक्षं कर्मकर्तासि । त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्माङसि । त्वमेव प्रत्यक्षं विण्णुरिस । त्वमेव प्रत्यक्षं रूब्रोडिस । त्वमेव प्रत्यक्षं यजुरिस । त्वमेव प्रत्यक्षं सामासि । त्वमेव प्रत्यक्षम्यविष् । त्वमेव प्रत्यक्षं यजुरिस । त्वमेव प्रत्यक्षं सामासि । त्वमेव प्रत्यक्षमर्थासि । त्वमेव सर्वं छन्दोङसि ॥३॥ आदित्याद्वायुर्जायते । आदित्याद्वायुर्जायते । आदित्याद्वायुर्जायते । आदित्याद्वायुर्जायते । आदित्याद्वायो जायन्ते । आदित्याज्योतिर्जायते ।

आदित्याद्योम दिशो जायन्ते । आदित्यदिवा जायन्ते । आदित्याद्वेदा जायन्ते । आदित्यो वा एष एतन्मण्डलं तपति ॥४॥ असावादित्यो ब्रह्म । आदित्योङन्त करणमनोबुद्धिचिताहंकाराः । आदित्यो वै व्यानः समान उदानोडपानः प्राणः । आदित्यो चै श्रांत्रत्वक्चक्षूरसनधाणाः । आदित्यो चै वाक्पाणिपादपायूपस्थानि । आदित्यो वै शब्दस्पर्शरूपरसगन्धाः । आदित्यौ वै वचनादानागमनाविसर्गानन्दाः । आनन्दमयो ज्ञानमयो ज्ञानमय आदित्यः ॥५॥ नमो मित्राय भानवे । मृत्योर्माषाहि । भ्राजिण्णवे विश्वहेतवे नमः । सूर्याद्भवन्ति भृतानि । सूर्येण पालितानि तु । सूर्ये लयं प्राप्नुवन्ति । यः सूर्य सोऽहमेव च ॥६॥ चक्षुनों देवः सविता । चक्षुर्नऽउत पर्वतः । चक्षुर्धातादधातु नः । आदित्याय विमहे सहस्त्रकिरणाय धीमहि । तन्नः सूर्यः प्रचोदयात् ॥७॥ सविता पश्चात्तात्सविता पुरस्तात्सवितात्तसत्ता त्सविताङधरात्तात् । सविता नः सुवत् सर्वताति सवितानां रासतां दीर्घमायः ॥८॥ 🕉 मित्येकाक्षरं ब्रह्म । धृणिरिति द्वे अक्षरे । सूर्य इत्यक्षरद्वयम् । आदित्य इति त्रीण्यक्षराणि । एतस्य वै सूर्यस्याष्टाक्षरो मनुः । यः सदाङहरऽर्जपति स वै ब्राह्मणो भवति स वै ब्राह्मणो भवति ॥९॥ सूर्याभिमुखो जप्चा महाव्याधिभयाप्रमुच्यते । अलक्ष्मीर्नश्यति । अभक्ष्यमक्षणात्यूतो भवति । अपेयपानात्यूतो भवति । अगम्यागमनात्पूतो भवति । पतितसंभाषणात्पूतो भवति । असत्संभाषणात्पूतो भवति । मध्याद्वे सूर्याभिमुखः पठेत् सद्योत्पन्नपज्वामहापानकात्रमुच्यते ।।१०।। संपा सावित्री विद्या न किंचिदिप न कस्मैचित्रशंसयेत् । य एतां महाभागः प्रातः पठित स भाग्यवाञ्चायते । पशून विन्दति । वेदार्थे लभते । त्रिकालमंतज्जक्वा ऋतुशतफलमवाप्नोति । यो हरतादित्ये जपति स महामृत्युं तरित स महामृत्यु तरित य एवं वेद ।। १९।। ईत्युपनिषद् ।। हरिः ॐ भद्र कर्णभिरिति शान्तिः ।।

।। इति सूर्याधर्वशीर्षम् समाप्तम ।।

## ॥ श्रीचाक्षुपोपनिषद् ॥

अथातश्चाक्षुषीं पठितां सिद्धविद्यां चक्षूरोगहरां व्याख्यास्यामः ।

यश्चक्षूरोगाः सर्वतो नश्यन्ति चाक्षुषी दीप्तिर्भविष्यति इति ।।१।। तस्याश्चापीविद्याया अहिर्बुध्न्य ऋषिः गायत्री छन्दः सूर्यो देवता चक्षूरोगनिवृत्तयेः जपे विनियोगः ।।२।। ॐ चक्षुः चक्षुः चक्षुरतेजः स्थिरो भव । मां पाहि पाहि । त्विरितं चक्षूरोगान् शमय शमय । मम जातरूपं तेजो दर्शय दर्शय । यथाऽअहमन्धो न स्याम् तथा कल्पय कल्पय । कल्याणं कुठ कुठ । यानि मम पूर्वजन्मोपार्जितानि चक्षुप्रतिरोधकदुष्कृतानि तानि सर्वाणि निर्मूलय निर्मूलय ॥३॥ ॐ नमश्चक्षुरतेजोदात्रे

दिव्याय भारकराय । ॐ नमः करुणाकराय अमृताय । ॐ नमः सूर्याय ॐ नमो भगवते सूर्याय । ॐ अक्षितेजसे नमः । खेचराय नमः । महते नमः । रजस नमः । तमसे नमः ।।४।। ॐ असतो मा सद्गमय । तमसो मा ज्योतिर्गमय । मृत्योमां अमृतं गमय । उष्णो भगवान् शुचिरूपः । हंसो भगवान् शुचिरप्रतिरूपः ।।५।। य इमां चाक्षुष्मतीं विद्यां ब्राह्मणो नित्यमधीते न तस्याक्षिरोगो भवति । न तस्य कुले अन्धो भवति । अष्टौ ब्राह्मणान् ग्राहयित्या विद्यासिद्धिर्भवति ।।६।। ॐ विश्वरूपं धृणिनं जातवेदसं हिरण्यं पुरुषं ज्योतीरूपं तपन्तम् ।। विश्वरय योनिं प्रतपन्तमुग्रं पुरः प्रजानामुदयत्येष सूर्यः ।।७।। ॐ नमो भगवते आदित्याय अहोवाहिने अहोवाहिने स्वाहा ।।८।। ॐ वयः सुपर्णाऽ, उपसेदुरिन्दिं प्रियमेघाऽ ऋषयो नाधमानाः । अपध्वान्तमूर्णूहि पूर्द्धि चक्षुर्मुमुग्ध्यसमित्रिधयेव वद्वान् ।।९।। पुण्डरीकाक्षाय नमः । पुष्करेक्षणाय नमः । अमलेक्षणाय नमः । कमलेक्षणाय नमः । विश्वरूपाय नमः । महाविष्णवे नमः। इति ।।९०।।

॥ ॐ विश्वानि देव सवितर्दुिरतानि परासुव यद्भद्धं तत्रऽआसुव ॥॥ इति चाक्षुपोपनिषद् समाप्तम् ॥

## ॥ श्रीआदित्य स्तोत्रम् ॥

॥ श्रीगणेशाय नमः ॥ अख श्री आदित्य स्तोत्रस्य अङ्गिस्य ऋषिः, त्रिष्टुप छन्दः, सूर्योदेवता, सूर्य प्रित्यर्थ जपे विनियोगः ॥ नवग्रहाणां सर्वेषां सूर्यादीनां पृथक् पृथक् । पीडा च दुःसहा राज्ञायते सततं नृणाम् ॥१॥ पीडानाशाय राजेन्द्र नामानि शृणु भारवतः । सूर्यादीनां च सर्वेषां पीडा नश्यित शृण्यतः ॥२॥ आदित्यः सविता सूर्यः पूषाऽर्कः शीघ्रगो रिवः ॥ भगस्त्यवष्टाऽर्यमा हंसो हेलिस्तेजोनिधिहरिः ॥३॥ दिननाथो दिनकरः सप्तसप्तः ग्रभाकरः । विभाव-सुवेदकर्ता वेदाङ्गो वेदवाहनः ॥४॥ हित्रिश्चः कालवक्रः कर्मसाक्षी जगत्यितः । पिद्यानीबोधको भानुर्भारकरः करुणाकरः ॥५॥ द्वादशात्मा विश्वकर्मा लोहिताङ्गस्त-मोनुदः । जगन्नाथोऽरिविन्दाक्षः कालात्मा कश्यपात्मजः ॥६॥ भूताश्रयो ग्रहपितः सर्वलोकनमस्कृतः । जपाकुसुमसंकाशो भारवानदितिनंदनः ॥७॥ ध्वान्तेमसिंहः सर्वात्मा लोकनेत्रो विकर्तनः । मार्तण्डो मिहिरः सूरस्तपनो लोकतापनः ॥८॥ जगत्कर्ता जगत्साक्षी शनैश्वरिता जयः । सहस्त्ररिमरतरिणभगवान्भक्तवत्सलः ॥९॥ विवरवानादिदेवश्च देवदेवो दिवाकरः । धन्वन्तरिर्द्याधिहर्ता दृद्वकुष्ठिवनाशनः ॥९॥ चराचरात्मा मैत्रेयोङमितो विष्णुविकर्तनः । लोकशोकापहर्ता च कमलाकर आत्मभूः ॥१९॥ नारायणो महादेवो छदः पुरुष ईश्वरः ॥ जीवात्मा परमात्मा च सूक्ष्मात्मा सर्वतोमुखः ॥१२॥ इन्द्रोङनलो यमश्र्वेव नैऋतो वरुणोऽनिलः । श्रीद ईशान

ईन्दुश्च भौमः सौम्यो गुरुः कविः ॥१३॥ शौरिविंधुन्तुदः केतुः कालः कालात्मकां विभुः । सर्वदेवमयो देवः कृष्णः कामप्रदायकः ॥१४॥ य एतैर्नामभिर्मत्यो भकत्या स्नौति दिवाकरम् । सर्वपापविनिर्मुक्तः सर्व रोगविवर्जितः ॥१५॥ पुत्रवान्ध्नवानं श्रीमान् जायते स न संशयः । रविवारे पठेद्यस्तु नामान्येतानि भास्यतः ॥१६॥ पीडाशान्तिर्भवेत्तस्य ग्रहणां च विशेपतः । सद्यः सुखमवाप्रोति चायुर्दीर्धं च नीरुजम् ॥१७॥

॥ इति श्रीभविष्यपुराणे ''श्रीआदित्यस्तोत्रं'' सम्पूर्णम् ॥

### ॥ चन्द्रस्तोत्रम् ॥

अस्य श्रीचन्द्राष्टाविंशतिनामस्तोत्रस्य गौतम ऋषिः, सोमो देवता, विराट्छन्दः चन्द्रप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः । चन्द्रस्य श्रृणु नामानि शुभदानि महीपते।
यानि श्रुत्वा नरोदुःखान्मुच्यते नात्र संशयः ॥१॥ सुधाकरश्च सोमश्च ग्लौरब्जः
कुमुदप्रियः । लोकप्रियः शुभ्रमानुश्चद्रमा रोहिणीपतिः ॥२॥ शशी दिमकरो राजा
द्विजराजोनिशाकरः । आत्रेय इन्दुः शीतांसुरोपधीशः कलानिधिः ॥३॥ जैवानृको
रमाभ्राता क्षीरोदार्णवसंभवः । नक्षत्रनायकः शंभुशिरश्च्रवडामणिर्विभुः ॥४॥ तापहर्ता
नमोदीपो नामान्येतानि यः पठेत् । प्रत्यह भक्तिसंयुक्तरतस्य पीडा विनश्यति ॥५॥
तिहने च पठेद्यस्तु लभेत्सर्व समीहितम् । ग्रहादीनां च सर्वेषां भवेश्चन्द्रबलं सदा ॥६॥

#### ॥ इति श्रीचन्द्रस्तोत्रम सम्पूर्णम् ॥

### चंद्रकवचम्

श्री गणेशाय नमः ॥ अस्य श्रीचंद्रकवचस्तोत्रमंत्रस्य गौतम ऋषिः । अनुष्टुप छन्दः, श्रीचन्द्रो देवता । चन्द्रप्रीत्यर्थ जपे विनियोगः । समं चतुर्भुजं वन्दे केयूरमुकुटोज्ज्वलम् । वासुदेवस्य नयनं शंकरस्य च भूषणम् ॥१॥ एवं ध्यान्वा जपेत्रित्यं शिशनः कवचं शुभम् । शशी पातु शिरोदेशं भालं पातु कलानिधिः ॥२॥ चक्षुषी चंद्रमाः पातु श्रुती पातु निशापति । प्राणं क्षपाकरः पातु मुखं कुमुदबांधवः ॥३॥ पातु कण्ठं च मे सामः स्कंधौ जैवातृकस्तथा । करौ सुधाकरः पातु यक्षः पातु निशाकरः ॥४॥ हृदयं पातु मे चन्द्रो नाभिं शंद्धर भूषणः । मध्यं पातु युरश्रेष्ठः किट पातु सुधाकरः ॥५॥ ऊरू तारापितः पातु मृगांद्धो जानुनी सदा । अब्धिजः पातु मे जंधे पातु पादौ विधुः सदा ॥६॥ सर्वाण्यन्यानि चांङ्गानि पातु चन्द्रोऽखिलं वपुः । एतिष्ट कवचं दिव्ये भुक्तिमुक्तिप्रदायकम् । यः पठेच्छृणुयाद्वापि सर्वत्र विजयी भवेत् ॥७॥

।। इति श्रीब्रह्मयामले चंद्रकवचं सम्पूर्णम् ।।

## ॥ अङ्गारकस्तोत्रम् ॥

श्री गणेशाय नमः ।। अस्यश्रीङ्गारकस्तोत्रस्य विरूपाङ्गिरसं ऋषिः, अग्निदेवता, गायत्री छन्दः भौमप्रीत्यर्थ जपे विनियोगः ।। अङ्गारकः शक्तिधरो लोहिताङ्गो धरासुतः । कुमारो मङ्गलो भौमो महाकायो धनप्रदः ।।१।। ऋणहर्ता दृष्टिकर्ता रोगकृदोगनाशनः । विद्युत्पभो वणकरः कामदो धनहृत् कुजः ।।२।। सामगानप्रियो रक्तवस्त्रो खलयतेक्षणः । लोहितो रक्तवर्णश्च सर्वकर्मावरोधकः ।।३।। रक्तमान्यधरो हेमकुण्डली ग्रहनायकः । नामान्येतानिः भौमस्य यः पठेत्सततं नरः ।।४।। ऋणं तस्य च दौर्भाग्यं दिख्यं च विनश्यित । धनं प्राप्नोति विपुलं सियं चैव मनोरमाम् ।।५।। वंशोदयोतकरं पुत्रं लभते नात्र संशयः । योडर्चयेदिह भोमस्य मङ्गलं बहुपुष्पकैः ।।६।। सर्वा नश्यंति पीडाश्च तस्य ग्रहकृता ध्रुवम् ।।७।।

।। इति श्रीस्कन्दपुराणे अङ्गारकस्तोत्रं सम्पूर्णम् ।।

## ॥ मंगलकवचम् ॥

श्री गणेशाय नमः ॥ अस्य श्रीमंगलकवचस्तोत्रमंत्रस्य कश्यप ऋषिः, अनुष्टुप् छन्दः, अंगारको देवता । भौमपीडापरिहारार्थ जपे विनियोगः । खांबरो रक्तवपुः किरीटी चतुर्भुजो मेषगमो गदाभृत् । धरासुतः शक्तिधरश्र्व शूली सदा मम स्याद्धदरः प्रशांतः ॥ अंगारकः शिरो रक्षेन्मुखं वै धरणीसुतः । श्र्वौ रक्तांबरः पातु नेत्रे मे रक्तलोचनः ॥२॥ नासां शक्तिधरः पातु मुखंमेरक्तः लोचनः । भुजौ मे रक्त माली च हस्तौ शक्तिधरस्तया ॥३॥ वक्षः पातु वरांगश्च हृदय पातु रोहितः । किटि मे ग्रहराजश्च मुखं चैय धरासुतः ॥४॥ जानुजंधे कुरः पातु पादौ मनु प्रिय सदा । सर्वाण्ययानि चांगानि रक्षेन्मे रोमवाहनः ॥५॥ य इदं कवचं दिव्यं सर्यशुत्रनिवारणम् । भूतप्रेतिपशाचानां नाशनं सर्वसिद्धिदम् ॥६॥ सर्वरोग्रहरं चैव सर्वसंपत्रदं शुभम् भुक्तिमुक्तिप्रदं नृणां सर्वसौभाग्यवर्धनम् । रोगबंधिवमोक्षं च सत्यमेतन्न संशयः ॥७॥

।। इति श्रीमार्कडेयपुराणे मंगलकवचं सम्पूर्णम् ॥

## ॥ श्रीऋणमोचकमंगलस्तोत्रम् ॥

श्रीगणेशाय नमः ॥ मङ्गलो भूमिपुत्रश्च ऋणहर्ता धनप्रदः । स्थिरासनो महाकायः सर्वकर्माविरोधकः ॥१॥ लोहितो लोहिताक्षश्च सामगानां कृपाकरः । धरात्मजः कुजो भौमो भूतिदो भूमिनन्दनः ॥२॥ अङ्गारको यमश्चैव सर्वरोगापहारकः । वृष्टेः कर्ताङ्गपहर्ता च सर्वकामफलप्रदः ॥३॥ एतानि कुजनामानि नित्यं यः श्रद्धया पठेत् । ऋणं न जायते तस्य धनं शीघ्रमवाजुयात् ॥४॥ धरणीगर्भसंभूतं

विरुत्कान्तिसमप्रभम् । कुमारं शक्तिहरतं च मङ्गलं प्रणमाम्यहम् ॥५॥ स्तोत्रमङ्गारकरयैतत्पठनीय सदा नृभिः । न तेषां भौमजा पीडा स्वध्याडपि भवति क्वचित् ॥६॥ अङ्गारक महाभाग भगवनभक्तवत्सल । त्वां नमामि मामशेषमृणमाशु विनाशय ॥७॥ ऋणरोगादिदारिद्रयं ये चान्ये ह्यपमृत्यवः । भयक्लेशमनस्तापा नश्यतु मम सर्वदा ॥८॥ अतिवक्र दुराराध्य भोगमुक्त जितात्मनः । तृष्टो ददासि साम्राज्यं रूष्टो हरसि तत्क्षणात् ॥९॥ विरिचिशक्रविष्णूनां मनुष्याणां तृ कथा । तेन त्वं सर्वसत्त्वेन ग्रहराजो महाबलः ॥१०॥ पुत्रान्देहि धनं देहि त्वामस्मि शरणं गतः । ऋणदारिद्रयदुःखेन शत्रृणां च भयात्ततः ॥११॥ एभिर्द्वादशभिः श्लोकैर्यः स्तौति च धरासुतम् । महर्ती श्रियमाप्नोति ह्यपरो धनदो युवा ॥१२॥

॥ इति श्रीस्कंदपुराणे भार्गवप्रोक्तं ''श्रीऋणमोचकमंगलस्तोत्रं'' सम्पूर्णम् ॥

# ॥ बुधस्तोत्रम् ॥

श्री गणेशाय नमः ॥ अस्य श्रीबृधपश्चिवशितनामस्तोत्रस्य प्रजापितऋषिः । त्रिष्टुप् छंदः । बुधो देवता । बुधप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥ बुधो बुद्धिमता श्रेष्ठो बुद्धिदाता धनप्रदः । प्रियङ्गकितकाश्यामः कनेत्रो मनोहरः ॥१॥ ग्रदपमो रोहिणेयो नक्षत्रेशो दयाकरः । विरुद्ध कार्यहन्ता च सौम्यो बुद्धिविवर्धनः ॥२॥ चन्द्रात्मजो विष्णुरूपी ज्ञानी ज्ञो ज्ञानिनायकः । ग्रहपीडाहरो दारपुत्रधान्यपशुप्रदः ॥३॥ लोकप्रियः सौम्यमूर्तिर्गुणदो गुणिवत्सलः । पञ्चविंशितनामानि बुधस्यै तानि यः पठेत् ॥४॥ स्मृत्वा बुधं सदा तस्य पीडाः सर्वा विनस्यति । तद्दिनं वा पठेधस्तु लभते स मनोंगतम् ॥५॥

॥ इति श्रीपद्मपुराणे बुधपञ्चविशतिंनामस्तोत्रं सम्पूर्णम् ॥

## ।। बुधकवचम् ॥

श्री गणेशाय नमः ।। अस्य श्रीबुधकवचस्तोत्रमंत्रस्य कश्यप ऋषिः, अनुष्टुप् छंदः बुधो देवता बुधपीडाशमनार्थं जपे विनियोगः ।। बुधस्तु पुस्तकधरः कुंकुमस्य समद्युतिः । पीतांबरधरः पातु पीतमाल्यानुलेपनः ।।१।। किटं च पातुं मे सौम्यः शिरोदेशं बुधस्तथा । नेत्रं ज्ञानमयः पातु ः श्रोत्रे पातु निशाप्रियः ।।२।। ध्राणं गंधप्रियः पातु जिहां विद्याप्रदो मम । कण्ठं पातु विधोः पुत्रो भुजा पुस्तकभ्षणः ।।३।। वक्षः पातु वृरांगश्च हृदयं रोहिणीसुतः । नाभिं पातु सुराराध्यो वप्यं पातृ खगेश्वरः ।।४।। जानुनी रौहिणेयश्चपातु अंधेडखिलप्रदः । पादौ मे बोधनः पातृ

पातु सौम्योङिखलं वपुः ।।५।। एतिहक्विचं दिव्यं सर्वपापप्रणाशनम् । सर्वरोगप्रशमनं सर्वदुःखनिवारणम् ।।६।। आयुरारोग्यधनंदं पुत्रपौत्रप्रवर्धनम् । यः पठेच्छृणुयाद्वापि सर्वत्र विजयीभवेत् ।।७।।

।। इति श्री ब्रह्मवैवर्तकपुराणे बुधकवचं सम्पूर्णम् ॥

## ॥ श्रीबृहस्पतिस्तोत्रम् ॥

श्री गणेशाय नमः ॥ अस्य श्री बृहस्पतिस्तोत्रस्य गृत्समद ऋषिः, अनुष्टुप् छन्दः, बृहस्पतिर्देवता । श्री बृहस्पतिप्रीत्यर्थ जपे विनियोगः ॥ गुरुर्बृहस्पतिर्जीवः सुराचार्यो विदांवरः । आगीशो धिषणो दीर्धश्मश्रुः पीताम्बरो युवा ॥१॥ सुधादृष्टिर्ग्रहाधीशो ग्रहपीडापहारकः । दयाकरः सौम्यमूर्तिः सुरार्च्यः कुड्मलद्युतिः ॥२॥ लोकपूज्यो लोकगुरुर्नीतिज्ञो नीतिकारकः । तारापतिष्वांगिरसो वेदवैद्यपितामहः ॥३॥ भकत्या बृहस्पतिं स्मृत्वा नामान्येतानि यः पठेत् । अरोगी बलवान् श्रीमानपुत्रवान् स भवेन्नरः ॥४॥ जीवेद्वर्षशतं मर्त्यः पापं नश्यति नश्यति । यः पूजयेद् गुरुदिने पीतगन्धाक्षताम्बरैः ॥५॥ पुष्पदीपोपहारैश्च पूजनीयं बृहस्पतिम् । ब्रह्मणान्मोजयित्वा पीडाशान्तिर्भवेद्गुरोः ॥६॥

।। इति श्रीस्कन्दपुराणे ''श्रीबृहस्पतिस्तोत्रं'' सम्पूर्णम् ॥

## ॥ बृहस्पतिकवचम् ॥

श्री गणेशाय नमः ।। अस्य श्रीबृहस्पतिकवचरतोत्रमंत्रस्य ईश्वर ऋषिः, अनुष्टुप छंदः, गुरुदेवता गं बीजं,। क्लीं कीलकम् । गुरुप्रीत्यर्थ जपे विनियोगः ॥ अभीष्टफलदं देवं सर्वज्ञं सुरपूजितम् । अक्षमालाधरं शांत प्रणमामि बृहस्पतिम् ॥१॥ बृहस्पतिः शिरः पातु ललाटं पातु मे गुरुः । कणौ सुरगुरुः पातु नेत्रे मेङभीष्टदायकः ॥२॥ जिह्यां पातु सुरा चार्यो नासां मे वेदपारगः । मुखं मे पातु सर्वज्ञो कंठं मे देवतागुरुः ॥३॥ भुजावांगिरसः पातु करौ पातु शुभप्रदः । स्तनौ मे पातु वागीशः कुक्षिं मे शुभलक्षणः ॥४॥ नाभि देवगुरुः पातु मध्यं पातु सुखप्रदः । कटिं पातु जगद्वंध ऊरू मे पातु वाक्पतिः ॥५॥ जानुजंधे सुराचार्यः पादौ विश्वात्मकस्तथा । अन्यानि चांगानि रक्षेन्मे सर्वतो गुरुः । ॥६॥ इत्येतत्कवं चं दिव्यं त्रिसंध्यं यः पठेत्ररः । सर्वान्कामानवाप्नोति सर्वत्र विजयी भवेत ॥७॥

।। इति श्रीब्रह्मयामलोक्तं बृहस्पतिकवचं सम्पूर्णम् ॥

## ॥ श्रीशुक्रस्तोत्रम् ॥

श्रीगणेशाय नमः ॥ शुक्रः काव्य शुक्ररेता शुक्लाम्बरधरः सुधीः ॥ हिमाभः कुन्तधवलः शुभ्रांशुः शुक्लभूषणः ॥१॥ नीतिज्ञो नीतिकृन्नीतिमार्गगामी ग्रहाधिपः ॥ उशना वेदवेदाङ्गपारगः कविरात्मवित् ॥२॥ भार्गवः करुणासिन्धुर्ज्ञानगम्यः सुतप्रदः ॥ शुक्रस्यैतानि नामानि शुक्रं स्मृत्वा तु यः पठेत् ॥३॥ आयुर्धनं सुखं पुत्रं लक्ष्मीं वसतिमुत्तमाम् ॥ विद्या चैव स्वयं तस्मै शुक्रस्तुष्टो ददाति च ॥४॥

॥ इति श्री स्कन्दपुराणे ''श्री शुक्रस्तोत्रम्'' सम्पूर्णम् ॥

# ॥ शुक्रस्तोत्रम् ॥

श्री गणेशाय नमः ।। अस्य श्रीशुक्रस्तोत्रस्य प्रजापतिऋषिः, अनुष्टुप् छन्दः, शुक्रो देवता, शुक्रप्रीत्यर्थ जपे विनियोगः ॥ नमस्ते भागवश्रेष्ठ दैत्यदानवपूजित । वृष्टिरोधप्रकर्त्रे च वृष्टिकर्त्रे नमो नमः ॥१॥ देवयानिपितरतुम्यं वेदवेदांगपारग । परेण तपसा शुद्धः शंकरो लोकसुंदरः ॥२॥ प्राप्तो विद्यां जीवनाख्यां तस्मै शुक्रात्मने नमः । नमस्तरमै भगवते भृगुपुत्राय वेधसे ॥३॥ तारामंडलमध्यस्य स्वभासाभासितांबर । यस्योदये जगत्सर्वे मंगलाई भवेदिह ॥४॥ अस्तं याते ह्यारिष्टं स्वात्तस्मै मंगलरूपिणे । त्रिपुरावासिनो दैत्यान् शिवबाणप्रपीडितान् ॥५॥ विद्यवाऽजीवयच्छुको नमस्ते भृगुनंदन । ययातिगुरवे तुभ्यं नमस्ते कविनंदन ॥६॥ बलिराज्यप्रदो जीवस्तस्मै जीवात्मने नमः । भार्गवाय नमस्तुभ्यं पूर्वगीर्वाणवंदित ॥७॥ जीवपुत्राय यां विद्यां प्रादात्तरमै नमो नमः । नमः शुक्राय काव्याय भृगुपुत्राय धीमहि ॥८॥ नमः कारणरूपाय नमस्ते कारणात्मने । स्तवराजिमगं पुण्यं भार्गवस्य महात्मनः ॥९॥ यः पठेच्छृणुयांद्वापि लभते वांछित फलम् । पुत्रकामो लभेत्पुत्रान् श्रीकामो लभते श्रियम् ॥१०॥ राज्यकामो लभेद्राज्यं स्नीकामः स्नियम्तमाम् । भृगुवारे प्रयत्नेन पठितव्यं समाहितैः ॥१९॥ अन्यवारे तु होरायां पूजये भृगुनन्दनम् । रोगार्तो मुचयते रोगाद्धयार्तोमुच्यते भयात् ॥ १२॥ यद्यत्यार्थयते जन्तुस्तत्तत्योनोति सर्वदा । प्रातः काले प्रकर्तव्या भृगुपूजा प्रयत्नः । सर्घपापविनिर्मुक्तः प्राप्नुवाच्छिवस न्निधिम् ॥१३॥

॥ इति श्रीब्रह्मयामले शुक्रस्तोत्रं सम्पूर्णम् ॥

#### ॥ श्री शुक्रकवचम् ॥

अस्य श्रीशुक्रकवचस्तोत्रमंत्रस्य भारहाज ऋषिः । अनुष्टुप् छन्दः । शुक्रो देवता । शुक्रप्रीत्यर्थ जपे विनियोगः ।। मृणालकुन्देन्दुपयोजसुप्रभं पीतांबरं प्रसृतमक्षमालिनम् ।। समस्त शास्त्रार्थनिधिं महान्तं ध्यायेत्कविं वांछितमर्थसिखये । ॐ शिरो मे भार्गवः पातु भालं पातु ग्रहाधिपः । नेत्रे दैत्यगुरुः पातु श्रोत्रे मे चन्दनद्युतिः ।।२।। पातु मे नासिकां काव्यो वदनं दैत्यवन्दितः । वचनं मे चोशनाः पातु कण्ठं श्रीकंठभिक्तमान् ।।३।। भुजौ तेजोनिधिः पातु कुर्क्षि पातु मनोव्रजः । नार्भि भृगुसुतः पातु मध्यं पातु महीप्रियः ।।४।। किटे में पातु विश्वात्मा उर्ल मे सुर्पूजितः । जानू झाड्याहरः पातु जंधे ज्ञानवतां वरः ।।५।। गुत्कौ गुणनिधिः पातु पातु पादौ वरांवरः । सर्वाण्यंगानिमे पातु स्वर्णमालापरिष्कृतः ।।६।। य इदं कवचं दिव्यं पठित श्रद्धयान्वितः । न तस्य जायते पीडा भार्गवस्य प्रसादतः ।।७।।

#### ।। इति श्री ब्रह्मांडपुराणे शुक्रकवचं सम्पूर्णम् ॥

## ।। शनैश्चरस्तोत्रम् ॥

अस्य श्रीशनैश्वरस्तोत्रस्य दशस्य ऋषिः, शनैश्वरो देवता, त्रिष्टुप् छन्दः, शनैश्वरप्रीत्यर्थ जपे विनियोगः ॥

दशरथ उवाच ।। कोणोङन्तको रौद्रयमोङथ बभुः कृष्णः शनिः पिंगलमन्दसौारिः । नित्यं रमृतो यो हरते च पीडां तस्मै नमः श्रीरिवनन्दनाय ।।१।। सुरासुराः किपुरुषोरगेन्द्रा गन्धर्वविद्याधरपत्रगाश्च । पीडयन्ति सर्वे विषमस्थितेन तस्मै० । ।।२।। नरा नरेन्द्राः पशवो मृगेन्द्रा वन्याश्च ये कीटपतंगभृगाः । पीडयन्ति सर्वे विषमस्थितेन तस्मै० ।।३।। दिशाश्च दुर्गाणि वनानि यत्र सेनानिवेशाः पुरपत्तनानि । पीडयन्ति सर्वे विषमस्थितेन तस्मै० ।।४।। तिलैर्यवैर्माषगुडान्नदानैलंहिन नीलाम्बरः दानतो वा । प्रीणाति मन्त्रैर्निजवासरे च तस्मै ० ।।५।। प्रयागकुले यमुनातटे च सरस्वतीपुण्यजले गृहयाम् । यो योगिनां ध्यानगतोङपि सूक्ष्मस्तर्मै० ।।६।। अन्यप्रदेशात्त्वगृहं प्रवीष्टस्तदीयवारे स नरः सुखी स्यात् । गृहाग्दतो यो न पुनः प्रयाति तस्मै० ।।७।। स्त्रष्टा स्वयंभूर्युवनत्रयस्य त्राता हरीशो हरते पिनाकी । एकस्त्रिधा त्रज्यजुः साममूर्तिस्तस्मै० ।।८।। शन्यष्टकं यः प्रयतः प्रभाते नित्यं सुपुत्रैः पशुबान्धवैश्व । पठेतु सौम्यं भुवि भोगयुक्तः प्राप्नोति निर्वाणपदं तदन्ते ।।९।। कोणस्थः पिङ्गलो वभुः कृष्णो रौद्रोङन्तको यमः । सौरिः शनैश्वरो मन्दः पिष्मलादेन संस्तुतः ।।९०।। एतानि दश नामानि प्रातरुत्थाय यः पठेत् । शनैश्वरकृता पीडा न कदाचिद्धविष्यति ।।९०।।

॥ इति ब्रह्माण्डपुराणे श्रीशनैश्वरस्तोत्रं सम्पूर्णम् ॥

#### ॥ श्रीशनैश्वरस्तवराजः ॥

श्रीगणेशाय नमः ॥ नारद उवाच । ध्यात्वा गणपति राजा धर्मराजो युधिष्ठिरः । धीरः शनैश्वरखेमं चकार स्तवमुत्तमम् ॥१॥ शिरो मे भास्करः पातु भालं छायासुतोऽवतु । कोटराक्षो दशौ पातु शिखिकण्ठनिभः श्रुति ॥२॥ घ्राणं मे भीषणः पातु मुखं बलिमुखोडवतु । स्कन्धौ सर्वर्तकः पातु भुजौ मे भयदोऽवतु ।।३।। सौरिमें हृदयं पातु नाभिं शनैश्वरोडवतु । ग्रहराजः कटिं पातु सर्वतो रविनन्दनः ।।४।। पादौ मन्दगतिः पात् कृष्णः पात्वखिलं वपुः । रक्षामेतां पठेन्नित्यं सौरेर्नामबलैर्युताम् ॥५॥ सुखी पुत्री चिरायुश्च स भवेत्रात्र संशयः । शौरिः शनैश्वरः कृष्णो नीलोत्पलनिभः शनिः ॥६॥ शुष्कोदरो विशालाक्षो दुर्निरीक्ष्यो विभीषणः। शिखिकण्ठनिभो निलाच्छायाहृदयनन्दनः ॥७॥ कालदृष्टिः कोटाराक्षः स्थूलरोमा वलीमुखः । दीर्घो निर्मासगात्रस्तु शुष्को धोरो भयानकः ।।८।। निलाशुः क्रोधनो रौद्रो दीर्घश्मश्रुर्जटाधरः । मन्दो मन्दगतिः खज्जोऽतृप्तः संवर्तको यमः ॥९॥ ग्रहराजः कराली च सूर्यपुत्रो रविः शशी । कुजो बुधो गुरु काव्यो भानुजः सिंहिकासुतः ॥१०॥ केतुर्देवपतिर्बाहुः कृतान्तो नैऋतरतथा । शशी मरुत्कुबेरश्च ईशानः सुर आत्मभूः ॥११॥ विष्णुर्हरो गणपतिः कुमारः काम ईश्वरः । कर्ता हर्ता पालयिता राज्येहा राज्यदायकः ॥ १२॥ छायासुतः श्यामलाङ्गो धनहर्ता धनप्रदः क्रूर कर्मविधाता च सर्वकर्मावरोधकः ॥१३॥ तुष्टो रूप्टः कामरूपः कामदो रविनंदन । ग्रहपीडाहरः शान्तो नक्षत्रेशो ग्रहेश्वरः ॥१४॥ स्थिरासनः स्थिरगा-तिर्महाकायो महाबलः । महाप्रभो महाकालः कालात्मा कालकालकः ॥१५॥ आदित्यभयदाता च मृत्युरादित्यनन्दनः । क्षतभीतिक्षोदयितात्रयोदशीतिथिप्रियः ।।१६।। (?) तिथ्यात्मा तिथिगणनो नक्षत्रगणनायकः ।। योगराशि मुहूर्तात्मा दिनपति; प्रभुः ॥ १७॥ शमीपुष्पप्रियः श्यामग्रैलोक्याभावयदायकः । नीलवासाः क्रियासिंधुनीलांजनचयच्छविः ॥१८॥ सर्वरोगहरो देवः सिद्धो देवगणस्तुतः । अष्टोत्तरशतं नाम्नां सौरेश्छायासुतस्य यः ॥१९॥ पठेन्नित्यं तस्य पीडा समस्ता नश्यति ध्रुवम् । कृत्वा पूजां पठेन्मर्त्यो भक्तिमान्यः स्तवं सदा ।।२०।। विशेषतः शनिदिने पीडा तस्य विनश्यति । जन्मलग्ने स्थितिर्वापि गोचरे क्रूरराशिगे ॥२१॥ दशासु च गते सौरे तदा स्तविममं पठेत् ।। पूजयेद्यः शिनं भक्तया शमीपुष्पाक्षताम्बरैः ।।२२।। विद्याय लोहप्रतिमां नरो दुःखाद्विमुच्यते ।। बाधा याऽन्यग्रहणां च यः पठेत्तस्य नश्यति ।।२३।। भीतो भयाद्विमुच्येत बुद्धो मुच्येत बन्धनात् । रोगी रोगाद्विमुच्येत नरः स्तविममं पठेत् ॥२४॥ पुत्रवान् धनवान् श्रीमान्जायते नात्र संशयः ॥२५॥ नारद उवाच । स्तवं निशम्य पार्थस्य प्रत्यक्षोडभूच्छनैश्वरः दत्वा राज्ञे वरः कामं शनिश्चान्तर्दधे तदा ॥२६॥

॥ इति ''श्रीभविष्यपुराणे'' ''श्रीशनैश्वरस्तवराजः'' समाप्त ॥

#### ॥ श्री शनिवजूपञ्जरकवचम् ॥

अस्य श्रीशनैश्वर कवचरतोत्रमंत्रस्य कश्यप ऋषिः । अनुष्टुप छंदः । शनैश्चरो देवता । शीशक्तिः शूं कीलकम् । शनैश्वर प्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥

श्री गणेशाय नमः ॥ नीलांबरो नीलवपुः किरीटी गृधस्थितस्त्रासकरो धनुष्मान् । चतुर्भुजः सूर्यसुतः प्रसन्नः सदा मम स्याद्वरदः प्रशान्तः ॥१॥ ब्रह्मोवाच ।। श्रृणुघ्वमृपथः सर्वे शनिपीडाहरं महत् । कवचं शनिराजस्य सौरेरिदमनुत्तमम् ।।२।। कवचं देवतावासं वज्रपंजरसंज्ञकम् । शनैश्वरप्रीतिकरं सर्वसौभाग्यदायकम् ।।३।। ॐ श्रीशनैश्वरः पातु भालं मे सूर्यनंदनः । नेत्रे छायात्मजः पातु पातु कणौ यमानुजः ॥४॥ नासां वैवस्वतः पातु मुखं मे भास्करः सदा । स्निग्धकंठश्च मे कंठं भुजौ पातु महाभुजः ।।५।। रकंधौ पातु शनिश्चैव करौ पातु शुभप्रदः । वक्षः पातु यमभ्राता कुक्षिं पात्वंसितस्तथा ।।६।। नाभिं ग्रहपतिः पातु मंदः पातु किटं तथा । उरू ममांतकः पातु यमो जानुयुगं तथा ।।७।। पादौ मंदगतिः पातु सर्वांग पातु पिपलः । अङ्गोपाङ्गानि सर्वाणि रक्षेन्मे सूर्यनंदनः ॥८॥ इत्येतत्कवचं दिव्यं पठेत्सूर्यसुतस्य यः । न तस्य जायते पीडा प्रीतो भवति सूर्यजः ॥९॥ व्ययजन्मद्वितीयस्थो मृत्युस्थानगतोङपि वा । कलत्रस्थो गतो वापिः सुप्रीतस्तु सदा शनिः ॥१०॥ अष्टमस्थे सूर्यसुते व्यये जन्मद्वितीयगे । कवच पठते नित्यं न पीडा जायते कचित् ॥१९॥ ईत्येतत्कवचं दिव्यं सौरेयित्रिर्मितं द्वादशाष्ट्रनजन्मस्थदोषान्नाशयते सदा । जन्मलग्नस्थितान् दोषान् सर्वान्नाशयते प्रभः ॥१२॥

।। इति श्री ब्रह्माण्डपुराणे ब्रह्मानारदसंवादे ''शनिवजूपञ्जरकवचं'' सम्पूर्णम् ॥

# ॥ श्री शनि एवं शनि-भार्या - स्तोत्र ॥

यः पुरा राज्य-भ्रष्टाय, नलाय पददौ किल । स्वप्ने शौरिः स्वयं, मंत्र सर्व-काम-फल-प्रदम ।।१।। क्रोडं नीलाज्जन-प्रख्यं नील-जीभूत-सन्निभम् । छाया-मार्तण्ड-सम्भूतं नमस्यामि शनैश्वरम् ।।२।। ॐ नमोऽर्क-पुत्राय शनैश्वराय नीहार-वर्णाज्जन-नीलकाय । स्मृत्वा रहस्यं भुवि मानुषत्वे, फलप्रदो मे भव सूर्य-पुत्र ।।३।। नमोऽरतु प्रेत-राजाय , कृष्ण-वर्णाय ते नमः । शनैश्वराय क्रूराय, सिद्धि-बुद्धि-प्रदायिने ।।४।। य एभिर्नामभिः स्तौति, तस्य तुष्टो भवाम्यहम् । मामकानां भयं तस्य, स्वप्नेष्यति न जायते ।।५।। गार्गेय कौशिकस्यापि, पिष्मलादो महामुनिः । शनैश्वर-कृता पीडा, न भवति कदाचन ।।६।। क्रोडस्तु पिङ्गलो बभुः कृष्णो रौद्रोडन्तको यमः । शौरिः शनैश्वरो मन्दः पिष्मलादेन संस्तुतः ।।७।। एतानि

शनि-नामानि, प्रातरुत्थाय यः पठेत् । तस्य शौरेः कृता पीडा, न भवति कदाचन ॥८॥ ध्वजिनी धामिनी चैव कङ्काली कलहप्रिया । कलही कंटकी चापि, अजामिहषी तुरंगमा ॥९॥ नामानि शनि-भार्यायाः नित्यं जपित यः पुमान् । तस्य दुःखा विनश्यन्ति, सुखा सौभाग्य वर्द्धते ॥१०॥

।। इति श्री शनि एवं शनि - भार्या स्तोत्र संपूर्णम् ।।

## ॥ राहुस्तोत्रम् ॥

अस्य श्रीराहुस्तोत्रस्य वामदेव ऋषिः गायत्री छन्दः राहुदेवता । राहुप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥

राहुर्दानवमंत्री च सिंहिकाचित्तनन्दनः । अर्धकायः सदाक्रांधी चन्द्रादित्यविमर्दनः ॥ १॥ रौद्रो रुद्र प्रियो दैत्यः स्वर्भानुर्भानुमीतिदः । ग्रहराजः सुधापायी राकातिष्यमिलाषुकः ॥ २॥ कालदृष्टिः कालरुपः श्रीकण्ठहृदयाश्रयः । विधुंतुदः सैहिंकेयो घोरलपो महाबलः ॥ ३॥ ग्रहपीडाकरो दंष्ट्री रक्तनेत्रो महोदरः । पञ्चर्विशति नामानि समृत्वा राहुं सदा नरः ॥ ४॥ यः पठेन्महती पीडा तस्य नश्यति केवलम् । विरोग्यं पुत्रमतुलां श्रियां धान्यं पशूस्तथा ॥ ५॥ ददाति राहुस्तस्मै यः पठते रतोत्रमुत्तमम । सततं पठते यस्तु जीवेद्वर्पशतं नरः ॥ ६॥

।। इति श्रीस्कंदपुराणे राहुस्तोत्रं सम्पूर्णम् ॥

## ॥ राहुकवचम् ॥

अस्य श्रीराहुकवचस्तोत्रमंत्रस्य चंद्रमा ऋषिः । अनुष्टुप् छंदः । रां बीजं । नमः शक्तिः । स्वाहा कीलकम् । राहुप्रीत्यर्थ जपे विनियोगः ।।

प्रणमामि सदा राहुं शूर्पाकारं किरिटिनम् । सैहिकेयं करालास्यं लोकानामभयप्रदम् ।।।।। नीलांबरः शिरः पातु ललाटं लोकवंदितः । चक्षुषि पातु मे राहुः श्रोत्रे त्वर्धशरीरवान् ।।२।। नासिकां मे धूम्रवर्णः शूलपाणिर्मुखं मम । जिह्वां मे सिंहिकासूनुः कंठं मे फंठिनांधिकः ।।३।। भुजंगेशो भुजौ पातु नीलामाल्याम्बरः करौ । पातु वक्षःस्थलं मंत्री पातु कुक्षिं विधुंतुदः ।।४।। किट मे विकटः पातु उक्त मे सुरपूजितः । स्वर्भानुर्जानुनी पातु जंधे मे पातु जाङ्चह ।।५।। गुल्फौ ग्रहपितः पातु पादौ मे भीषणाकृतिः । सर्वाण्यंगानि मे पातु नीलश्चन्दनभूषणः ।।६।। राहोरिदं कवचमृद्धिवस्तुदं यो भक्तया पठत्यनुदिनं जियतः शुचि सन् । प्राजोति कीर्तिमतुलां श्रियमृद्धिमायुरारोग्यमात्मविजयं च हि तद्यसादात् ।।७।।

।। ईति श्रीमहाभारते धृतराष्ट्रसंजयसंवादे द्रोणपर्वणि राहुकवचं सम्पूर्णम् ॥

## ॥ केतुस्तोत्रम् ॥

अस्य श्रीकेतुपञ्चविंशतिनामस्तोत्रस्य मधुच्छन्दो ऋषिः गायत्री छन्दः । केतुदेवता । केतुप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥

केतुः कालः कलयिता धूम्रकेतुर्विवर्णकः । लोककेतुर्महाकेतुः सर्वकेतुर्भयप्रदः ॥१॥ रौद्रो रुद्रप्रियो रुद्रः क्रूरकर्मा सुगन्धधृक् । पलाशधूमसंकाशश्चित्रयज्ञोपवीतधृक् ॥२॥ तारागणविमदी च जैमिनेयो ग्रहाधिपः । पञ्चविंशति नामानि केतोर्यः सततं पठेत् ॥३॥ तस्य नश्यंति बाधाश्च सर्वाः केतुप्रसादतः । धनधान्यपशूनां च भवेद्वद्विनं संशयः ॥४॥

।। इति श्रीस्कंदपुराणे केतोः पञ्चविंशतिनामस्तोत्रम् सम्पूर्णम् ॥

## ।। केतुकवचम् ॥

अस्य श्रीकेतुकवचस्तोत्रमंत्रस्य त्र्यंबक ऋषिः । अनुष्टुप् छन्दः । केतुर्देवता । कंबीजं । नमः शक्तिः । केतुरिति कीलकम् । केतुप्रीत्यर्थं जपे विनियोगः ॥

केतुं करालवदनं चित्रवर्ण किरिटिनम् । प्रणमामि सदा केतुं ध्वजाकारं ग्रहेश्वरम् ।। १।। चित्रवर्णः शिरः पातु भालं धूम्रसमद्युतिः । पातु नेत्रे पिंगलाक्षः श्रुति मे स्क्तलोचनः ।। २।। ग्राणं पातु सुवर्णाभश्चिबुकं सिंहिकासुतः । पातु कंठं च मे केतुः स्कंधौ पातु ग्रहाधिपः ।। ३।। हस्तौ पातु श्रेष्ठ कुक्षि पातु महाग्रहः । सिंहासनः किटं पातु मध्यं पातु महासुरः ।। ४।। ऊरूं पातु महाशीर्षो जानुनी मेऽतिकोपनः । पातु पादौ च मे क्रूरः सर्वाङ्ग नरिंद्रलः ।। ५।। य इदं कवचं दिव्यं सर्वरोगविनाशनम् । सर्वशत्रुविनाशं च धारणाद्विजयी भवेत् ।। ६।।

॥ इति श्रीब्रह्माण्डपुराणे केतुकवचं सम्पूर्णम् ॥

# સર્વગ્રહ પીડા નાશક વિધાન

(૧) પ્રથમ કોઈ શુભ દિવસ યા પર્વ પર નીચે લખેલા મંત્રના દસ હજાર (૧૦,૦૦૦) વાર જપ કરવા. આથી મંત્ર સિદ્ધ થઈ જશે.

મંત્ર આ પ્રમાણે છે-

"ॐ नमो भास्कराय अस्माकं सर्व - ग्रहाणां पीडा - नाशं कुरुकुरु स्वाहा ॥"

પછી (૧) આંકડાનું મૂળ (૨) ધંતુરાનું મૂળ (૩) અપામાર્ગ (જંજેઠા)નું મૂળ (૪) દૂર્વા (દરોઈ) (૫) વડનું મૂળ (૬) પીપળો (૭) મગ (૮) ઘઉ (૯) તલ (૧૦) મધ અને (૧૧) મઠો (દહીં)ને શનિવારના દિવસે સંધ્યા સમયે એક માટીની હાંડીમાં ભરીને પીપળાના ઝાડ નીચે દાટી દેવું.

પ્રત્યેક વસ્તુને હાંડીમાં ભરતા પહેલાં ઉપરોક્ત મંત્રના ૧૦૮વાર જપ કરી અભિમંત્રિત કરવી જોઈએ. આથી સર્વપ્રકારની ગ્રહપીડા. ઉત્તવ, દોરિદ્રયનો નાશ થાય છે.

(૨) લાજવંતી (છૂ ઈ - મુ ઈ) કૂટ, ખિલ્લાં-કાંગની, જવ, સરસવ, દેવદાર, હળદર, તથા લોધ્ર (લોધર)ને પાણીમાં નાંખી સ્નાન કરવાથી સર્વ ગ્રહોની પીડા શાંત થાય છે.

શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે,

यथा सिद्धौषधे रोगा नश्ये युर्मन्त्रतो भयम् । तथा स्नान विधानेन ग्रहक्षेषः प्रणश्यति ॥

- જેવી રીતે સિદ્ધ ઔષધિઓના સેવનથી સર્વ પ્રકારના રોગ નાશ પામે છે તથા મંત્ર દ્વારા ભયનો નાશ થાય છે તેવી રીતે ઉપર્યુક્ત સ્નાન વિધાનથી ગ્રહદોષ નાશ પામે છે.

#### नवग्रह कवच (यामल तंत्र)

ॐ शिरो मे पातु मार्तण्डः कपालं रोहिणी पतिः । मखमङ्गारकं पातु कछं च शशिनन्दनः ॥

बुद्धिं जीवः सदा पातु हृदयं भृगुनंदनः । जठरं च शनिः पातु जिह्नां मे दितिनन्दनः ॥ पादौ केतु सदा पातु वाराः सर्वाङ्गमेव च । तिथयोडष्टौ दिशः पातु नक्षत्राणि वपुः सदा ॥

अंशो राशि; सदा पातु योगश्च स्थैर्यमेव च । सुचिरायुः सुखी पुत्री युद्धे च विजयी भवेत् ॥

रोगात्रमुच्यते रोगी बन्धे मुच्येत बन्धनात् । श्रियं च लभते नित्यं रिष्टिस्तस्य न जायते ।

यः करे धारयेत्रित्यं तस्यरिष्टि र्न जायते । पठनात् कवचस्यास्य सर्व पापात् प्रमुच्यते ।

मृतवत्सा च या नारी काकवन्ध्या च या भवेत् । जीववत्सा पुत्रवती भवत्येव न संशयः ॥ एतां रक्षां पठेद् यस्तु अङ्ग स्पृष्टापि वा पछेत् ॥

## नवग्रह स्तोत्र (प्रातः स्मरण)

गगनसरसिंहस सप्तलोक प्रदीप
सरसिजनिज बंधुश्चक्रवारोपकारी ।
तिमिरगज मृगेन्द्रचन्द्र कान्ति प्रमाथी
ददतुमम विभूतिं भास्कर सुप्रभाते ॥१॥

अमृतमय शरीर सागरानंदहेतु
कुमुदवन विकासी रोहिणी जीवनेश ।
मनसिज निज बंधुर्मानिनीमानमार्थी
ददतु मम विभूतिं चंद्रमा सुप्रभाते ॥२॥

कनकमय शरीरस्तेजसा दुर्निरीक्ष्यो हुतबहसम कान्ति भौलवे लब्ध जन्मा । अवनितनय एष श्रुयते भारते यो ददतुमम विभूति मंगल सुप्रभाते ॥३॥

मिहिर किरण कान्तितेजसा नातितीब्रो अप्यमृत रुचि विनोदी सत्यवादी विनीत । दिनकरगति तृष्यस्तार कानंदकारी ददतु मम विभूतिं चन्द्रपुत्र प्रभाते ॥४॥ सकल सुर विवंन्ध ब्रह्मपुत्र प्रभाव स्त्रीदशपित करी किरीट धृष्ट पादार विंद । विमलमित सुदार सर्वमांगल्य हेतु ददतु मम विभूतिं वाक्पितिः सुप्रभाते ॥५॥

विदित परमयोग ज्ञानसिंधु सुदेह :
सुरगुरु समबुद्धि प्राप्त विद्या विशेष ।
दितितनय सुपूज्यो नायकस्तारकाणां
ददत्ं मम विभृतिं भार्गव सप्रभाते ॥६॥

अतिचिर मृदुगामी पिप्पलाद प्रकोपः बिदलित सुरयस क्रुरदृष्टि सदैव । दितिजतनयसंज्ञा छायया जात एषो ददतु मम विभूतिं सूर्यपुत्र प्रभाते ॥७॥

अतिकृष दलनील कोकिलामे च कामो सजलजदिवणों व्यालवैडूर्यकान्ति । चिलत चरणहीनो मुर्द्धना लोलजिह्नो ददतु मम विभूतिं सैंहिकेय प्रभाते ॥८॥

मलय नगधरायां संभवा कांतिभाजो
भुज्युगदगदोग्रो भूमिकंपाय माना ।
विविधतनुधरास्ते तामसा कीलकाद्या
ददतु मम विभूतिं केतव सुप्रभाते ॥९॥

## ग्रह-कवचं स्तोत्र (ग्रह यामले)

विनियोग - ॐ अस्य जगन्मङ्गल-कारक ग्रह कवचस्य श्री भैरव ऋषिः । अनुष्टुप् छन्दः । श्री सूर्यादि-ग्रहाः देवताः । सर्व-कामार्थे-संसिद्धयै पाठ्ठे विनियोगः ।

पार्वत्युवाच - श्रीशान.! सर्व-शास्त्र देवताधीश्वर प्रभो.! अक्षयं कवचं दिव्यं ग्रहादि - दैवतं विभो-! पुरा संसूचितं गुह्यं सुभत्काक्षय-कारकम् । कृपामिय तवास्ते चेत् कथय श्रीमहेश्वरं.!

शिव उवाच - श्रृणु देवि प्रियतमे ! कवचं देव-दुर्लभम् । यद् धृत्वा देवताः सर्व अमरा; स्युर्वरानने ! तव प्रीति-वशाद् विका न देयं यस्य कस्यचित् । ॐ हां हीं सोः मे शिरः पातु श्रीसूर्य ग्रहपतिः । ॐ घों सौं श्रों मे मुखं पातु श्रीचंन्द्रो ग्रहराजकः । ॐ हां हीं हां सः करौ पातु ग्रह-सेनापतिः कुजः । पायादय ॐ हां हीं सः पादौ जो नृप बालकः । ॐ जौं जौं जौं सः किटं पातु पायादमर-पूजितः । ॐ हौं हां सौः दैत्य पूज्यो हृदयं पिरक्षितु । ॐ शौं शां सः पातु नाभि मे ग्रह ग्रेष्यं शनैश्वरः । ॐ छौं छां छौं सः कण्ठ देशं श्रीराहुर्देव मर्दकः । ॐ फौं फां फौं सः शिखी पातु सर्वाङ्गमितोऽवतु । ग्रहाश्चते भोग-देहा नित्यातु स्फुटित-ग्रहाः । एतदंशांश-सम्मूताःपान्तु नित्यं तु दुर्जनात् । अक्षयं कवचं पुण्यं सूर्यादि ग्रह देवतम् । पठेद् वा पाठयेद् वापि धारयेद् यो जनः शुचिः । स सिंद्धिं ग्राप्नुंयादिष्टां दुर्लभां त्रिदशैस्तु धाम् । तव स्नेह-वशादुक्तं जगन्मङ्गल कारकम् । ग्रहयन्त्रन्वितंऽकृत्वाभीष्टभक्षयमाप्नुंयात् ।

।। इति ग्रह-यामले पार्वतीश्वर-सम्वादे जगद् - दुर्लभाक्षय नाम कवचम् सम्पूर्णम् ॥

#### तिथिकवच

विनियोग - अस्य तिथीनां कवचस्य श्रीअश्वत्थामा - बलि - व्यास- हनुमद् - विभिषण - कृप परशुरामाः ऋषयः । गायत्री छन्दः । श्रीमृत्युञ्जय-शिवः देवता । धर्मार्थ - काम - मोक्षेषु पाठे विनियोगः ।

ऋष्यादिन्यास - श्री अश्वत्थामादिऋषयो नमः शिरिस । गायत्री छन्दसे नमः मुखे । श्रीमृत्युञ्जय शिव देवताये नमः हृदि । धर्मार्थ - काम- मोक्षेषु पाठे विनियोगाय नमः अञ्जलौ ।

पूर्वे पातु सदा नित्या कोङ्कारी प्रतिपत्-तिथिः, क्लीङ्कारी पातु मे नित्यं द्वितीया ब्रह्म-पूजिता ।

ऐङ्कारी पातु मे नित्यं तृतीया पश्चिमे परा, ब्लुङ्कारी पातु मे नित्यं चतुर्थी विष्णु-पूजिता । ब्लुङ्कारी पातु मे नित्यं प्र्व्वं-देहमहर्निशं, हींकारी पातु में नित्यं पञ्जमी मुख माण्डलं । श्रीङ्कारी पातु मे नित्यं पष्ठी रूपा च पार्वती, सीङ्कारी सप्तमी पातु नित्यं मे नाभी मण्डलं । श्रीङ्कारी चाष्ट्रमी नित्यं कण्ठं मे पातु सर्वदा, श्रीङ्कारी नवमी नित्यं स्वाधिष्ठानं सदाङवतु । दशमी पातु मे नित्यं हरत-युगमं यथा तथा, एकादशी सदा पातु चाक्षि-युगममहर्निशम् । द्वादशी पातु मे नित्यं हरत-युगमं यथा तथा, त्रयोदशी महालक्ष्मीः क्षेत्र-स्थान-निवासिनी । त्रयोदशी पातु नित्यं हंस इत्यक्षरात्मिका, हङ्कारः पातु मे नित्यं पाद-युगममहर्निशं । सःकारः पातु

मे नित्यं पादाग्रात् केश-मण्डलं, चतुर्दशी महा-माया सर्वत्र पिरिक्षतु । स्वाकारश्चतुर्दशी नित्यानित्यं मे धन-सम्पदं, हाकारः पूर्णिमा नित्यं देहि मे आयु-वर्धनं । श्री हुँ स्वाहा सर्व-रूपा देवी तिथि-रूपा च मां पिर-रक्षतु सर्वदा । हूं हीं श्रमावास्या सदा पातु दारान् पुत्र-पिरुछदं हीं हुं स्वाहा । कथितं कवचं देवि.! त्रैलोक्येषु न दुर्लभम् इदं कवचमज्ञात्वा कवचान्यं पठेत् तु यः । अन्येषां कवचानां च तेजांसि हरते तिथिः, तस्माद् यत्नाद् हे देवि.! तिथीनां कवचं पठेत् । ध्यानं मन्त्रं तथा स्तोत्रं कवचं च तथा ग्रिये.! कलि-काल-मतं देवि.! पर-तत्वं विनिर्गतं ।

।। इति श्री वर्ण-विलास-तंत्रे गणेश-जतुकर्ण-सुभगा-सम्वादे तिथि-कवचं सम्पूर्णम् ॥

# જૈનધર્મીઓ માટે નવગ્રહઅરિષ્ટ નિવારક વિધાન

♦ (૧) સૂર્યગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણ માટે શ્રીપદ્મપ્રભુની પૂજાનું વિધાન છે :- નીચે દર્શાવ્યા પ્રમાણે પૂજન કરવું.

ॐ हीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्रीपद्मप्रभु जिन अत्र अवतर अवतर संवौषट आह्वानमं, अत्र तिष्ठ तिष्ठ ठः ठः स्थापनम्, अत्र मम सन्निहिता भवभव वषट सन्निधिकरणं ।

(આમ બોલીને પદ્મપ્રભુને પુષ્પો અર્પણ કરવાં)

ॐ हीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय जलं निर्वयामीति स्वाहा ।

(આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને જળ અર્પણ કરવું)

ॐ ह्रीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय चंदनं निर्वयामीति खाहा ।

(આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને ચંદન ચઢાવવું.)

ॐ ह्रीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय अक्षतं निर्वयामीति स्वाहा ।

(આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને અક્ષત અર્પણ કરવા.)

- ॐ हीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय पुष्पं निर्वयामीति खाहा ।

(આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને પુષ્પો અર્પણ કરવાં.)

ॐ ह्रीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय नैवेद्यं निर्वयामीति स्वाहा ।

(આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને નૈવેદ્ય સમર્પણ કરવો.)

ॐ हीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय दीपं निर्वयामीति स्वाहा ।

(આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને દીવો ધરવો.)

ॐ हीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय धूपं निर्वयामीति स्वाहा । (આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને ધૂપ ધરવો.)

ॐ हीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय फलं निर्वयामीति स्वाहा ।

(આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને ફળ અર્પણ કરવાં.)

ॐ हीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्री पद्मप्रभु जिनेन्द्राय पंचकल्याणक प्राप्ताय पूर्णार्ध निर्वयामीति स्वाहा ।

(આમ બોલીને શ્રી પદ્મપ્રભુને પૂર્ણ અર્ધ્યમાં જળ, ચંદન, અક્ષત, પુષ્પ સહિત ફળ અર્પણ કરવું.)

આ પછી શ્રી પદ્મપ્રભુ જિનેન્દ્રને નીચે પ્રમાણે પ્રાર્થના કરવી.

## पद्मप्रभु जिनेन्द्रस्य नामोश्वारेण भास्कर । शांति तुष्टिं च पुष्टिं च, रक्षां कुरु जयश्रियम् ॥

પ્રાર્થના પછી નીચે દર્શાવેલા મંત્રના ૭૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ हीं क्लीं श्रीं सूर्यग्रहारिष्टिनिवारक श्रीपद्मप्रभु जिनेन्द्राय नमः शांति कुरु कुरु खाहा ।

જપ પૂર્ણ થયા પછી નીચે પ્રમાણે બોલી શ્રી પદ્મપ્રભુને જળથી અર્ઘ્ય સમર્પણ કરવો.

ॐ हीं श्रीं सूर्यग्रहारिप्टिनिवारक श्रीपद्मप्रभु जिनेन्द्राय अनर्धपदप्राप्ताय अर्ध निर्वयामीति खाहा ।

#### \* \* \*

♦ (૨) ચંદ્ર ગ્રહના અરિષ્ટ નિવારણાર્થે શ્રી ચંદ્રપ્રભુ પૂજાનું વિધાન આ પ્રમાણે છે:-

ॐ हीं चन्द्रारिष्टिनिवारक श्री चन्द्रप्रभु जिन अत्र अवतर अवतर संवोषट् आह्वाननं अष्ट तिष्ट तिष्ट ठः ठः स्थापनं, अत्र मम सन्निहितो भवभव वषट् सन्निधिकरणं परिपुष्पांजलि क्षिपेत् ।

ત્યારબાદ સૂર્યગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણમાં શ્રી પદ્મપ્રભુની પૂજાનો ક્રમ વર્ણવેલ છે તે જ પ્રમાણે નીચેના ફેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી ચંદન, પુષ્પ, અક્ષત, જળ વગેરે અર્પણ કરવાં.

ॐ हीं श्रीं चंद्रग्रहारिष्टिनिवारक श्री चंद्रप्रभु जिनेन्द्राय पंचकल्याणक प्राप्ताय जलं निर्वयामीति खाहा ।

(આમ કહીને જળ અર્પણ કરવું. આજ રીતે અન્ય વસ્તુ પણ પૂજાના ક્રમે અર્પણ કરવી.) પૂજનાન્તે આ પ્રમાણે શ્રી ચંદ્રપ્રભુની પ્રાર્થના કરવી.

#### चन्द्रप्रभुजिनेन्द्रस्य नाम्ना तारागणाधिपा । प्रसन्नो भवशान्ति च रक्षां कुरु जयश्रियम् ॥

પ્રાર્થના પછી નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૧૨,૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ हीं क्रीं श्रीं क्लीं चन्द्रारिष्टिनिवारक श्री चन्द्रप्रभु जिनेन्द्राय नमः शांति कुरु कुरु खाहा ।

જપાન્તે નીચે પ્રમાણે બોલી શ્રી ચંદ્રપ્રભુ જિનેન્દ્રને જળથી અર્ઘ્ય સમર્પણ કરવો.

ॐ हीं चन्द्रारिष्टिनिवारक श्री चन्द्रप्रभुजिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय अर्ध निर्वयामीति स्वाहा ।

#### \* \* \*

 ♦ (૩) મંગળ ગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણાર્થે શ્રી વાસુપૂજય સ્વામીની પૂજાનું વિધાન આ પ્રમાણે છે :-

ॐ हीं भौमअरिषेटनिवारक श्रीवसुपूज्य जिन ! अत्र अवतर अवतर संवौषट् आह्याहन, अत्र तिष्ठतिष्ठ ठंः ठः स्थापमं, अत्र मम सन्निहितो भवभव वषट् सभिधिकरणं ।

(આ પ્રમાણે બોલીને શ્રી વાસુપૂજ્ય પ્રભુને પુષ્પો અર્પણ કરવાં)

ત્યારબાદ સૂર્યગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણમાં વર્ણવેલ ક્રમ પ્રમાણે જ નીચેના ફેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી જળ ચંદન, પુષ્પ, અક્ષત વગેરે અર્પણ કરવાં.

ॐ हीं भौमअरिष्टिनिवास्क श्री वासुपूज्य जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय जलं निर्वपामीति स्वाहा ।

(આ પ્રમાણે બોલી શ્રી વાસુ પૂજ્ય જિનેન્દ્રને જળ અર્પણ કરવું, આ જ રીતે અન્ય વસ્તુઓ પણ પૂજાના ક્રમે અર્પણ કરવી.)

પૂજનાન્તે આ પ્રમાણે શ્રી વાસુપૂજ્ય પ્રભુની પ્રાર્થના કરવી. -

सर्वदा वासुपूज्य नाम्नां शांति जपश्चियम् । रक्षा कुरु धरासुनो अशुभोऽपि शुभो भव ॥

પ્રાર્થના પંછી નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૧૦,૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ आँ क्रो हीं श्रीं क्लीं भौमअरिष्टिनिवारक श्री वासुपूज्य जिनेन्द्राय नमः शांतिं कुठ कुठ खाहा । - જपान्ते श्री वासुपूज्य िलनेन्द्रने ४०१थी सध्यं सभर्पश ५२वो. - ॐ हीं भौमअरिष्टिनिवारक श्री वासुपूज्य जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय महाअर्थं निर्पपामीति खाहा । ♦ (૪) બુધગ્રહ અરિષ્ટ નિવરણાર્થે શ્રી વિમલનાથાદિ અષ્ટિજિન પૂજાનું વિધાન આ પ્રમાણે છે: -

ॐ हीं बुधग्रहारिष्टिनिवारक श्री विमलनाथादि अष्टिजिनः अत्र अवतर अवतर संवौषद् आह्याननं, अत्र तिष्ठ तिष्ठ ठः ठः स्थापनं, अत्र मम सन्निहितो भव भव वषद् सन्निधिकरणं, परिपुष्पांजिल क्षिपेत्। (आ प्रभाशे भोसीने श्री विभक्षनाथाहि अष्टिशिनोने पृष्पो अर्पश करवां.)

ત્યાર બાદ સૂર્ય ગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણમાં વર્ણવેલ ક્રમાનુસાર જ નીચેના કેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી જળ, ચંદન, પુષ્પ, અક્ષતાદિ અર્પણ કરવાં.

ॐ हीं बुंधारिष्टिनिवारक श्रीविमलनाथाऽदि अष्टिजिनेच्यो जलं निर्वणमीनी स्वाहा । (आ प्रभाशे श्री विभवनाथाि अष्टिश्वेनोने ४० अर्पश ५२वुं. आश्र रीते अन्य वस्तुओ पश पूश्राना ४भे अर्पश ५२वी.)

પુજનાન્તે આ પ્રમાણે શ્રી વિમલનાથાદિ પ્રભુને પ્રાર્થના કરવી -

विमलानन्तधर्मारा शान्तिः कुन्थुर्नगिस्तथा । महावीरश्व तत्राम्ना, शुभो भव सदा बुधः ॥

પ્રાર્થના પછી નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૮,૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ हीं क्रौं आँ श्रीं बुधग्रहारिष्टिनिवारक श्री विमलअनन्त - धर्म - शान्ति कुन्युअरह निम वर्धमान अष्टिजिनेन्द्रिप्यो नमः शान्ति कुरु कुरु खाहा । अपान्ते श्री विभवनाथादि शिनेन्द्रोने अण्यी अर्ध्य प्रदान ४२वं.

ॐ हीं बुधग्रहारिष्टिनिवारक श्री विमलनाथादि अष्टिजिनेभ्यो महाअर्ध निर्वपाभीति खाहा ।

#### \* \* \*

 ♦ (૫) ગુરુગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણાર્થે શ્રી ૠષભદેવાદિ અષ્ટિજન - પૂજાનું વિધાન આ પ્રમાણે છે :-

ત્યારબાદ સૂર્યગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણમાં વર્ણવેલ ક્રમાનુસાર જ નીચેના ફેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી જળ, ચંદન, પુષ્પ, અક્ષાતૈદિ અર્પણ કરવાં.

ॐ हीं गुरुअरिष्टिनिवारक श्रीऋषभदेवादि अष्टिजिनेभ्यो जलं निर्ववाभीति खाहा । (आ प्रभाशे श्रीऋषभेदवादि अष्टिशिनोने १४० अर्पश ५२वं. आश्र रीते

અન્ય વસ્તુઓ પણ પૂજાના ક્રમે અર્પણ કરવી.)

પૂજનાન્તે શ્રીઋષભદેવાદિ પ્રભુને પ્રાર્થના કરવી -

ऋषभाजित सुपाश्वाभिनंदन शीतलौ । सुमतिः संभवः स्वामी श्रेवांसश्व जिनोत्तमाः ॥

પ્રાર્થના પછી નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૧૯,૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ औं क्रौ हीं श्रीं क्लीं एं गुरुअरिष्टिनिवारक ऋषभ अजित संभव अभिनंदन सुमित सुपार्श्व शीतल श्रेयांसनाथ अष्टिजिनेन्द्रेम्यो नमः शांति कुरु कुरु खाहा । (४५१-ते श्रीऋषभदेवाि अष्टिशिनोने ४०१नो अर्ध्य अर्पश ४२वो.)

#### \* \* \*

♦ (६) શુક્રગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણાર્થે શ્રી પુષ્પજંત જિનેન્દ્રની પૂજાનું વિધાન આપ્રમાણે છે :-

ત્યારબાદ સૂર્યગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણમાં વર્ણવેલ ક્રમાનુસાર જ નીચેના ફેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી જળ, ચંદન, પુષ્પ, અક્ષતાદિ અર્પણ કરવા.

ॐ हीं शुक्र अरिष्ट निवारक श्री पुष्पदन्त जिनेन्द्राय पंचकत्याणर्क प्राप्ताय जलं निर्वपामीति खाहा । (आ प्रभाशे भोसीने श्री पुष्पदन्त िश्नेन्द्रने ४० अर्पश करवं. आश्र रीते अन्य वस्तुओ पश पूर्शना क्रमे अर्पश करवी.)

पूक्षनान्ते श्री पुष्पदंत प्रलुने प्रार्थना करवी -

पुष्पदन्त जिनेन्द्रस्य नाम्ना दैत्यगणार्चित् । प्रसन्नोभव शांति च रक्षांकुरु जयश्रियम् ॥

પ્રાર્થના પછી નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૧૧, ૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ हीं शुक्रअरिष्टिनिवारक श्री पुष्पदन्तिजनेन्द्र नमः शांतिं कुरु कुरु खाहा ।

જपान्ते श्री पुष्पदन्त िश्नेन्द्रने क्षणथी अर्ध्य अर्पश करवो - ॐ हीं शुक्रअरिष्टिनिवारक श्री पुष्पदन्तं जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्ताय अर्धं निर्वपामीति स्वाहा । ♦ (૭) શનિગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણાર્થે શ્રી મુનિસુવ્રત જિન પૂજાનું વિધાન આ પ્રમાણે છે:-

ॐ हीं शनि अरिष्टिनिवारक श्री मुनिसुब्रत जिन अत्र अवतर अवतर संवौषद् अत्र तिष्ठ तिष्ठ ठः ठः स्थापनं अत्र मम सन्निहितो भवभव वषद् । (આ પ્रभाशे भोसीने श्री भुनिसुब्रत श्रिनने पुष्पो अर्पण क्षरवां.)

ત્યારબાદ સૂર્યગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણમાં વર્ણવેલ ક્રમાનુસાર જ નીચેના ફેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી જળ, ચંદન, પુષ્પ, અક્ષતાદિ અર્પણ કરવાં.

ॐ हीं शनिअरिष्टिनिवरक श्री मुनिसुव्रत जिन पंचकत्याणकं प्राप्ताय जिलं निर्वपामीति स्वाहा । (आ प्रभाशे श्री भुनिसुव्रत िष्ठनने ४० अर्पश ४२वुं. आ४ रीते अन्य वस्तुओ पश पूर्वा #भे अर्पश ४२वी.)

પૂજનાન્તે શ્રી મુનિસુવ્રત પ્રભુને પ્રાર્થના કરવી.

श्री सुप्रत जिनेन्द्रस्य, नाम्ना सूर्यांगसम्भव । प्रसन्नो भव शांति च रक्षां कुरु जयश्रियम् ॥

પ્રાર્થના પછી નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૨૩૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ हीं क्रौं हः श्रीं शनिग्रहरिष्ट निवारकाय श्रीमुनिसुव्रतनाथ जिनेन्द्राय नमः शांतिं कुरु कुरु खाहा ।

જપાન્તે શ્રી મુનિસુવ્રતને જળથી સર્ધ્ય અર્પણ કરવો.

ॐ हीं शनि अरिष्टिनिवारक श्रीमुनिसुब्रत जिन अनर्धपद प्राप्ताय महार्धं निर्वपामीति खाहा ।

#### \* \* \*

♦ (૮) રાહુગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણાર્થે શ્રીનેમિનાથ જિન પૂજાનું વિધાન આ પ્રમાણે છે:-

ॐ हीं राहुअरिष्टिनिवारक श्रीनेमिनाथ जिन अत्र अवतर अवतर संवौषट् आह्याननं, अत्र तिष्ठ तिष्ठ ठः ठः स्थापनं, अत्र मम सन्निहितो भव भव वषट् सन्निधिकरणं । (आ प्रभाशे भोलीने श्री नेभिनाथ क्षिनने पुष्पो अर्पश करवां.)

ત્યારબાદ સૂર્યગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણમાં વર્ણવેલ ક્રમ અનુસાર જ નીચેના ફેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી જળ, ચંદન, પુષ્પ, અક્ષાદિ અર્પણ કરવાં.

ॐ हीं राहुअरिष्टिनिवारक श्री नेमिनाथ जिनेन्द्राय जलं निर्वयामीति खाहा । (आ प्रभाशे श्री नेभिनाथ किनने क्षण अर्पश કरवुं. आक्ष रीते अन्य वस्तुओ पश पूकाना क्रमे अर्पश करवी.) पूष्रनान्ते श्री नेभिनाथ प्रत्मुने प्रार्थना इरवी -

### श्रीनेमिनाथ तीर्थेश जाम्बा त्वं सिंहिकासुत । प्रसन्त्रो भव शांतिं च रक्षां कुरु जयश्रियम् ॥

પ્રાર્થના પછી નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૧૮,૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ हीं क्लीं श्रीं हूं राहुग्रहारिष्टिनिवारक श्री नेमिनाथ जिनेन्द्राय नमः शांति कुरु कुरु स्वाहा ।

જપાન્તે શ્રી નેમિનાથજીને જળનો અર્ધ્ય અર્પણ કરવો -

ॐ हीं राहुअरिष्टिनिवारक श्रानेमिनाथ जिनेन्द्राय अर्थं निर्वपामीति स्वाहा । \* \* \*

♦ (૯) કેતુગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણાર્થે શ્રી મલ્લિ પાર્શનાથ જિનપૂજાનું વિધાન આ પ્રમાણે છે:-

ॐ हीं केतु अरिष्टिनिवारक श्रीमिल्लिनाथ पार्श्वनाथ जिन अत्र अवतर अवतर संवौषद, अत्र तिष्ठ तिष्ठ ठः ठः अत्र मम सन्निहितो भव भव वषद । (आ प्रभाषो भोक्षीने श्रीमेस्सिनाथ पार्श्वनाथ शिनने पुष्पो अर्पण કरवां.)

ત્યારબાદ સૂર્યગ્રહ અરિષ્ટ નિવારણમાં વર્ણવેલ ક્રમાનુસાર જ નીચેના ફેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી જળ, ચંદન, પુષ્પ, અક્ષતાદિ અર્પણ કરવા.

ॐ हीं केतु अस्टिनिवारक श्री मिल्लिनाथ पार्श्वनाथ जिनेन्द्राय नमः निर्वपातीति खाहा । (आ प्रभाशे श्री भिल्लिनाथनेसिनाथ क्षिनेन्द्रने क्षण अर्पण्र કરવું. આ જ रीते अन्य वस्तुओ पण्ण पूक्षना क्षमे अर्पण्ण करवी.)

પૂજનાન્તે શ્રી મલ્લિનાથ પાર્શ્વનાથ પ્રભુને પ્રાર્થના કરવી -

राहोः सप्तमराशिस्य कारणे द्रश्यतेम्बरे । श्री मल्लि पार्श्वयनिम्ना केतां शांतिं श्रियंकुरु ॥

પ્રાર્થના પછી નીચે દર્શાવેલ મંત્રના ૭,૦૦૦ જપ કરવા.

ॐ हीं कल्ी हें केतु अरिष्ट निवारक श्री मल्लिनाथ जिनेन्द्राय नमः शांतिं कुरु कुरु स्वाहा ।

જપાન્તે શ્રી મલ્લિનાથ - પાર્શ્વનાથજીને જળનો અર્ધ્ય અર્પણ કરવો -

ॐ हीं केतु अरिष्टिनिवारक श्री मिल्लिनाथ पार्श्वनाथ जिनेन्द्राय महाअर्ध निर्वपामीति स्वाहा ।

ઉપર જ્યાવે પ્રત્યેક - ગ્રહોના મંત્ર જપની કુલ સંખ્યા એક લાખ ચાંદ હજાર થાય છે. જે યથાશક્તિ લવંગથી જપ કરવાનો નિર્દેશ પ્રાપ્ત છે.

#### સર્વગ્રહ અરિષ્ટ નિવારક સમુચ્ચય પૂજા

### 🜣 પૂજન ક્રમ આ પ્રમાણે છે :

ॐ हीं सर्वग्रह अरिष्ट निवारक चतुर्विंशति जिन अत्र अवतर अवतर संवौषट् आह्वानमं, अत्र तिष्ठ तिष्ठ ठः ठः स्थापनं, अत्र मम सन्निहितो भव भव वषट् सन्निधिकरणम् । (आ प्रभाशे भोडी योवीस तीर्थं अरोने अर्पश अरवां)

ત્યારબાદ સૂર્યાદિ ગ્રહોના અરિષ્ટ નિવારણમાં વર્ણવેલ ક્રમાનુસાર જ નીચેના ફેરફાર સાથે ઉચ્ચારણ કરી જળ, ચંદન, પુષ્પ, અક્ષતાદિ અર્પણ કરવાં.

ॐ हीं सर्वग्रहारिष्टिनिवारक श्री चतुर्विशति तीर्थंकर जिनेन्द्राय पंचकत्याणक प्राप्तय जलं निर्वपाभीति स्वाहा । (आ प्रभाशे योवीसतीर्थं કरोने ४० अर्पश करवुं. ते ४ रीते अन्य ઉपयारोभां वस्तुओ पश पूथाना क्रमे अर्पश करवी)

પૂજનાન્તે નીચે મુજબના નવગ્રહ સ્તોત્રનો પાઠ કરવો.

### नवग्रह - शांति स्तोत्रम्

जगद्गुरुं नमस्कृत्य श्रुत्वा सदगुरुभाषितम् । ग्रहशांति प्रवक्ष्यामि लोकानां सुखहेतवे ॥

जिनेन्द्राः खेश्वरा ज्ञेथा पूजनीया विधिक्रमात् । पुष्पे विलेपनैधूपैनवैद्ये स्तुष्टिहेतवे ॥

पमप्रभस्य गार्तण्डश्वन्द्रप्रभस्य च । वासुपूज्यस्य भूपुत्रो बुधश्वाव्हजिनेशिनां ॥

विमलानान्त धर्मेश शान्ति कुन्थुनमेस्तथा । वर्धमान जिनेन्द्रस्य पादपमं बुधो नमेत् ॥

ऋषभाजितसुपार्श्वाः साभिनन्दन शीतलौ । सुमतिः सभ्भव स्वामी श्रेयांसेषु बृहस्पतिः ॥

सुविधिः कथितः शुक्रे सुव्रतश्च शनिश्चरे । नेमनाथो भवेदाहोः केतुः श्रीमल्लिपार्श्वयोः ॥

जन्म लग्नं च राशिं च यदि पीडयति खेचराः । तेदा संपूजयेत् धीमान् खेचरान् सह तान् जिनान् ॥

आदित्य सोमंगल बुध गुरु शुक्रे शनिः । (?) राहुकेतु मेखाये या, जिनपूजाविधायकः ॥ जिनान नमोग्न तयोहिं ग्रहाणां तृष्टिहेतवे । नमस्कारशतं भत्कया जयेद्रष्टोतरं शतं ॥ भद्रबाहु गुरुर्वाग्मी पंचमः श्रुतकेवली । विद्याप्रसादतः पूर्व ग्रहशांतिविधिः कृता ॥

यः पठेत् प्रातरुत्थाय शुचिर्भूत्वा समाहितः । विवत्तितो भक्छांति, क्षेमं तस्य पदे पदे ॥

#### \* \* \*

આ પ્રમાણે સ્તોત્ર પાઠ પૂર્ણ કર્યા પછી ચોવીસ તીર્થકરોને આ પ્રમાણે જળથી અર્ધ્ય અર્પણ કરવો.

ॐ हीं सर्वग्रहारिष्टिनिवारक श्री चतुर्विंशति तीर्थंकर जिनेन्द्राय पंचकल्याणक प्राप्ताय महाधं निर्वपामीति खाहा ।

\* \* \*

II સમાપ્ત II

#### જ्योतिषशास्त्रना नवां प्रકाशनो

રહસ્યમય છાયાગ્રહ રાહુ અંગેની આજ સુધીની જ્ઞાત તેમજ અજ્ઞાત, શાસ્ત્રીય તેમજ લેખકે સેંકડો કુંડળીઓ જોઇને સંશોધન કરેલી તેવી બધી જ બાબતો, રાહુની ઉત્પત્તિ, તેનું આધિપત્ય કાલસર્પયોગ તથા પિતૃઓના કારક તરીકે રાહુની અસર અંગેની વિદ્યાનું એક પાત્ર અનન્ય, ગૂઢ- રહસ્યમય અને અદ્દભૂત પુસ્તક (E)

**રાહુ નિદાન** (દ્વાદશ સૂત્રાવલી)

લે. જયપ્રકાશ માઢક કિંમત રૂ. ૭૦/-

પ્રખ્યાત જ્યોતિષ હસમુખ નિમાવતના અનુભવનો નિચોડ તથા ગ્રહોની પીડા નિવારણનું સચોટ માર્ગદર્શન

ગ્રહ પીડા નિવારણ

કિંમત રૂ. ૧૦/-(પોસ્ટ ખર્ચનું v.p. થશે.)

નાડી-મુહૂર્ત માટે સર્વ પ્રથમ ગુજરાતી પુસ્તક

નાડી - નક્ષત્ર - મુહૂર્ત

ડૉ. મહેશ દશોરા કિંમત રૂ. ૨૫-૦૦

## જાતે ભવિષ્યવેતા બનો

# ત્રિકાળ ભવિષ્યદર્શિકા)

(E)

લે. બળદેવ પ્રસાદ પનારા

કિંમત રૂ. ૬૦-૦૦

વિવિધ પ્રશ્નયંત્રો ભવિષ્યદર્શક કોઠાઓ શુક્તાવલિ, પ્રશ્નચક્રો વિગેરે માહિતીનો અભ્યાસ કરી તમે પણ સચોટ આગાહીઓ કરી શકશો.

## જ્યોતિષ શાસ્ત્રનો ફળાદેશ વિષયક અપૂર્વ ગ્રંથ

# क्योतिष इणादेश

(E)

લેખક : ઓચ્છવલાલ સી. શાહ

િંમત રૂ. **६०-००** 

આપની જન્મકુંડલી જાતે જ જોઈ ભવિષ્યકથન જાણી શકો. સમજી શકો. કુટુંબીઓ / મિત્રોના ભવિષ્યની ગૃઢ વાતો સરળતાથી સમજી શકાય એમ આ પુસ્તકમાં રજૂ કરેલ છે.



श्री गंजनन पुस्तनातय

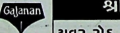


टावर रोउ, सुरत - उ. क्षेन : (०२६१) ४२४२४६



# 'ગજાનન'ના લોકપયોગી પુસ્તકો

- અસલ લાલ ક્તાબ : (ભાગ ૧–૨) યંડિત દેવવ્રત કાશ્યય રૂ. ૩૦૦ સરળ ટ્ર્યકાં દર્શાવી દુઃખો દૂર કરવા માટે મશહૂર છે. ગુજરાતી ભાષામાં પ્રથમ વાર.
- ફ્રેંઇગ શૂઇ (ચાઇનીઝ વાસ્તુશાસ્ત્ર) ચંદ્રકાન્ત યાઠક રૂ. ૧૬૦ ચાઈનીઝ વાસ્તુશાસ્ત્રની સંપૂર્ણ સમજૂતી આકૃતિઓ સહિત. તેને રોજબરોજના જીવનમાં ઉપયોગ કરી ફાયદા કેમ લેવા તેની વિગત.
- ક્ક વાસ્તુ–વિવેક: જયપ્રકાશ માઢક વાસ્તુશાસ્ત્ર અંગેનું જ્ઞાન તથા દોષોનું સચોટ નિવારણ.
- 😩 વાસ્તુ વિજય વિજ્ઞાન : *લે. યોગાયાર્ચ શ્રી શાંતિકુમાર ભટ્ટ* રૂ. ૭૫ વાસ્તુશાસ્ત્રના શાસ્ત્રીય પ્રમાણો સહિતનો ગ્રંથ
- લુક વાસ્તુ શાસ્ત્ર: ડૉ. ચંદ્રકાન્ત યાઠક કૃત આધુનિક આર્કિટેક્ચરમાં જ્યોતિષની દૃષ્ટિએ વાસ્તુશાસ્ત્રના વિવિધ ઉકેલ દર્શાવતું પુસ્તક.
- સિલ્ફાંત વાસ્તુ: પંડિત દેવવ્રત કાશ્યપ શાસ્ત્રીય પ્રમાણે અને આધુનિક વિચારોનો સમન્વય કરી સામાન્ય માનવીએ પોતાના રહેઠાણનું કેવી રીતે આયોજન કરવું જેથી સુખ-શાંતિ સમૃદ્ધિ વધે તે દર્શાવ પુસ્તક.
- ક્ષ્ક દાંદા ઉદ્યોગમાં વાસ્તુશાસ્ત્ર: ચંદ્રકાન્ત યાઠક રૂ. ૧૪૦ માંદા એકમોને પુર્નજીવિત કરાવા બંધ ઉદ્યોગોને ધમધમતા કરવા વાસ્તુ શાસ્ત્રના વિશિષ્ટ પ્રયોગો
- ફ્રિ ''કુબેર ભંડારી": યંડિત દેવલ્રત કાશ્યપ રૂ. ૨૦૦ રૂમ ઝૂમ રૂમ ઝૂમ લક્ષ્મીદેવીને પ્રાપ્ત કરવા માટેના સરળ પ્રયોગો જે એક સાથે અત્યાર સુધી કોઈપણ પુસ્તકમાં પ્રગટ થયા નથી. અસંખ્ય સચોટ સરળ પ્રયોગો દર્શાવતું એકમાત્ર પુસ્તક જે કદાચ કોઈપણ પુસ્તકમાં મળશે નહિ.
- 🕸 ભારતીય સંસ્કૃતિનાં ૨હસ્થમય પ્રતીકો દ્વારા સુખ સમૃદ્ધિની પ્રાપ્તિ :
  - લે. ચોગાચાર્ચ શ્રી શાંતિકુમાર ભટ્ટ **રૂ. ૧૦૦** રોજબરોજના ઉપયોગમાં આવતાં પ્રાચીન પ્રતીક ૐ, સ્વસ્તિક, શંખ જેવાં અનેક બીજા પ્રતીકોના સમુચિત ઉપયોગ વડે શાંતિ અને વૈભવ મેળવી શકાય છે. આ ૨હસ્યમય જ્ઞાન પામો, પ્રયોગ કરો અને સુખ શાંતિ વૈભવ મેળવો.
- ક્ષ્ક શ્રી મંત્ર-તંત્ર-યંત્ર મહાસમુચ્ચય યંડિત શ્રી દેવવ્રત કાશ્યય રૂ. ૨૫૧ મંત્ર-તંત્ર-યંત્રનાં ગૃઢ રહસ્યો તથા પ્રયોગો રજૂ કરતો અમૂલ્ય ગ્રંથ રત્ન
- (%) "શિવ સ્વરોદય રત્નાકર" લે ! શરદ ચંદ્ર પુરોહિત રૂ. 300 ભગવાન શિવજીએ પ્રબોધેલી આ ગૂઢ-રહસ્યમય સાધનાથી ધાર્રેલાં કાર્યો સિદ્ધ કરી શકાય છે.



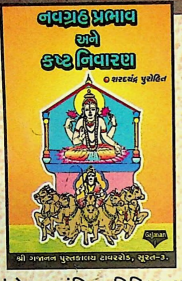
श्री गषानन पुस्तङालय

ટાવર રોડ, સૂરત-૩. ફોન : (૦૨૬૧) ૪૨૪૨૪૬





# पुरतङ विषे



ગ્રહો દંડે તેને કોઈ ન જાણે. ગ્રહનો પ્રભાવ જેમ પ્રભાવશાળી હોય છે તેમ તેનું કષ્ટ પણ પીડાદાયક હોય છે.

આ પુસ્તક આ વિષયના અન્ય પ્રકાશનો કરતાં ખૂબજ અલગ દેષ્ટિકોણથી લખાયેલ છે. આ વિષયના અનેક આધારભૂત ગ્રંથો વિદ્વાનો નો મતમતાંતર ને ધ્યાનમાં લીધા છે. અને આ વિષે વિસ્તૃત માહિતી, કષ્ટ નિવારણ માટેના ચમત્કારી ઉપાયો - રત્નોપચાર - સાધના -

યંત્રો - શાંતિના વિશિષ્ટ પ્રયોગો - ઉપાસના - તંત્રોક્ત વિધિ વિધાન - અરિષ્ટ ગ્રહ નિવારક સમુચ્ચય પૂજા પણ આપવામાં આવી છે જે આ પુસ્તકની એક આગવી વિશેષતા છે.

# લેખક પરિચય



શ્રી શરદચંદ્ર ઈશ્વરલાલ પુરોહિત નો જન્મ તા. ૭/૧૦/૧૯૩૮ ના રોજ ગામ ડુમસ (સૂરત) ખાતે થયો.

તેઓ એક પ્રખર જ્ઞાની, વિદ્વાન તથા સંશોધનકાર તરીકે જાણીતા છે. કોઈપણ વિષય પસંદ કરી તેના ઊંડાણમાં જઈ વિષયને ન્યાય આપવો તે સ્વભાવગત છે.

'શિવ સ્વરોદય' જેવા ગહન વિષય

ઉપર બૃહદ ગ્રંથ તેમણે લખેલ છે. આ બધું શા માટે ? પ્રાચીન કાળની પ્રસિધ્ધ વિસરાય ગયેલ "શ્રી સત્ય વિનાયકની કથા" તેમણે ફરી સજીવન કરી છે. 'શ્રી સત્યનારાયણ કથા' ની અનેક વિદ્વાનોએ પ્રશંસા કરી છે. 'ગુરૂતત્વ પ્રકાશ તેમજ ગુરૂ સાધના અને સિદ્ધિ' બે ખંડમાં પ્રકાશિત થયું છે.